
ORTAOKUL VE İMAM HATİP ORTAOKULU

PEYGAMBERİMİZİN
HAYATI

YAZARLAR
Dilek TÜRK SOYDAŞ

Erol ÇAM
Esma ARSLAN PARLAK

Furkan ÖZÜDOĞRU
Ubeydullah TAŞ

Zehra EREZ

8
DERS KİTABI

DEVLET KİTAPLARI
...................................................................., 2025



Korkma, sönmez bu şafaklarda yüzen al sancak; 
Sönmeden yurdumun üstünde tüten en son ocak. 
O benim milletimin yldzdr, parlayacak; 
O benimdir, o benim milletimindir ancak.

Çatma, kurban olaym, çehreni ey nazl hilâl!
Kahraman rkma bir gül! Ne bu şiddet, bu celâl?
Sana olmaz dökülen kanlarmz sonra helâl. 
Hakkdr Hakk’a tapan milletimin istiklâl. 

Ben ezelden beridir hür yaşadm, hür yaşarm.
Hangi çlgn bana zincir vuracakmş? Şaşarm!
Kükremiş sel gibiyim, bendimi çiğner, aşarm.
Yrtarm dağlar, enginlere sğmam, taşarm.

Garbn âfâkn sarmşsa çelik zrhl duvar, 
Benim iman dolu göğsüm gibi serhaddim var. 
Ulusun, korkma! Nasl böyle bir iman boğar,
Medeniyyet dediğin tek dişi kalmş canavar?

Arkadaş, yurduma alçaklar uğratma sakn; 
Siper et gövdeni, dursun bu hayâszca akn. 
Doğacaktr sana va’dettiği günler Hakk’n; 
Kim bilir, belki yarn, belki yarndan da yakn

Bastğn yerleri toprak diyerek geçme, tan: 
Düşün altndaki binlerce kefensiz yatan.
Sen şehit oğlusun, incitme, yazktr, atan: 
Verme, dünyalar alsan da bu cennet vatan.

Kim bu cennet vatann uğruna olmaz ki feda? 
Şüheda fşkracak toprağ sksan, şüheda!
Cân, cânân, bütün varm alsn da Huda, 
Etmesin tek vatanmdan beni dünyada cüda.

Ruhumun senden İlâhî, şudur ancak emeli:
Değmesin mabedimin göğsüne nâmahrem eli. 
Bu ezanlar -ki şehadetleri dinin temeli- 
Ebedî yurdumun üstünde benim inlemeli. 

O zaman vecd ile bin secde eder -varsa- taşm,
Her cerîhamdan İlâhî, boşanp kanl yaşm,
Fşkrr ruh- mücerret gibi yerden na’şm;
O zaman yükselerek arşa değer belki başm.

Dalgalan sen de şafaklar gibi ey şanl hilâl!
Olsun artk dökülen kanlarmn hepsi helâl.
Ebediyyen sana yok, rkma yok izmihlâl; 
Hakkdr hür yaşamş bayrağmn hürriyyet;
Hakkdr Hakk’a tapan milletimin istiklâl! 

Mehmet Âkif Ersoy

HAZIRLAYANLAR

EDİTÖR
Abdullah BEKTAŞ

DİL UZMANI
Gülsüm SİVRİ

Hilal ARSLAN KUTLU 

ÖLÇME - DEĞERLENDİRME UZMANI
İman DEMİRCİ

PROGRAM GELİŞTİRME UZMANI
Hasan TOPAL

REHBERLİK UZMANI
Esra DEMİR

GÖRSEL TASARIMCI
İzzettin Yılmaz BAŞKAR

MİLLÎ EĞİTİM BAKANLIĞI YAYINLARI NO .....................................................................................................: 9236
YARDIMCI VE KAYNAK KİTAPLAR DİZİSİ NO..............................................................................................: 1922

ISBN 978-975-11-7746-9

Millî Eğitim Bakanlığı Talim ve Terbiye Kurulunun 28/02/2023 tarih ve 118 sayılı 
Kurul kararı ile 2024-2025 öğretim yılından itibaren 5 (beş) yıl süre ile 

Ders Kitabı olarak kabul edilmiştir. 
Kurulca bu kitabın kabul edilmiş olması ders kitabından yayınevi ve yazarın 

sorumluluğunu kaldırmaz.

Her hakkı saklıdır ve Millî Eğitim Bakanlığına aittir. Kitabın metin, soru 
ve şekilleri kısmen de olsa hiçbir surette alınıp yayımlanamaz. 



Korkma, sönmez bu şafaklarda yüzen al sancak;  
Sönmeden yurdumun üstünde tüten en son ocak.  
O benim milletimin yldzdr, parlayacak;  
O benimdir, o benim milletimindir ancak.  
 

Çatma, kurban olaym, çehreni ey nazl hilâl! 
Kahraman rkma bir gül! Ne bu şiddet, bu celâl? 
Sana olmaz dökülen kanlarmz sonra helâl. 
Hakkdr Hakk’a tapan milletimin istiklâl. 
 

Ben ezelden beridir hür yaşadm, hür yaşarm. 
Hangi çlgn bana zincir vuracakmş? Şaşarm! 
Kükremiş sel gibiyim, bendimi çiğner, aşarm. 
Yrtarm dağlar, enginlere sğmam, taşarm. 
 

Garbn âfâkn sarmşsa çelik zrhl duvar,  
Benim iman dolu göğsüm gibi serhaddim var. 
Ulusun, korkma! Nasl böyle bir iman boğar, 
Medeniyyet dediğin tek dişi kalmş canavar? 
 

Arkadaş, yurduma alçaklar uğratma sakn; 
Siper et gövdeni, dursun bu hayâszca akn. 
Doğacaktr sana va’dettiği günler Hakk’n; 
Kim bilir, belki yarn, belki yarndan da yakn  

 

 

Bastğn yerleri toprak diyerek geçme, tan:  
Düşün altndaki binlerce kefensiz yatan. 
Sen şehit oğlusun, incitme, yazktr, atan: 
Verme, dünyalar alsan da bu cennet vatan. 
 

Kim bu cennet vatann uğruna olmaz ki feda? 
Şüheda fşkracak toprağ sksan, şüheda! 
Cân, cânân, bütün varm alsn da Huda, 
Etmesin tek vatanmdan beni dünyada cüda. 
 

Ruhumun senden İlâhî, şudur ancak emeli: 
Değmesin mabedimin göğsüne nâmahrem eli. 
Bu ezanlar -ki şehadetleri dinin temeli-  
Ebedî yurdumun üstünde benim inlemeli. 
 

O zaman vecd ile bin secde eder -varsa- taşm, 
Her cerîhamdan İlâhî, boşanp kanl yaşm, 
Fşkrr ruh- mücerret gibi yerden na’şm; 
O zaman yükselerek arşa değer belki başm. 
 

Dalgalan sen de şafaklar gibi ey şanl hilâl! 
Olsun artk dökülen kanlarmn hepsi helâl. 
Ebediyyen sana yok, rkma yok izmihlâl; 
Hakkdr hür yaşamş bayrağmn hürriyyet;  
Hakkdr Hakk’a tapan milletimin istiklâl! 

 
         Mehmet Âkif Ersoy 



 

GENÇLİĞE HİTABE 

 

Ey Türk gençliği! Birinci vazifen, Türk istiklâlini, Türk Cumhuriyetini, 

ilelebet muhafaza ve müdafaa etmektir. 

Mevcudiyetinin ve istikbalinin yegâne temeli budur. Bu temel, senin en 

kymetli hazinendir. İstikbalde dahi, seni bu hazineden mahrum etmek 

isteyecek dâhilî ve hâricî bedhahlarn olacaktr. Bir gün, istiklâl ve cumhuriyeti 

müdafaa mecburiyetine düşersen, vazifeye atlmak için, içinde bulunacağn 

vaziyetin imkân ve şeraitini düşünmeyeceksin! Bu imkân ve şerait, çok 

namüsait bir mahiyette tezahür edebilir. İstiklâl ve cumhuriyetine kastedecek 

düşmanlar, bütün dünyada emsali görülmemiş bir galibiyetin mümessili 

olabilirler. Cebren ve hile ile aziz vatann bütün kaleleri zapt edilmiş, bütün 

tersanelerine girilmiş, bütün ordular dağtlmş ve memleketin her köşesi bilfiil 

işgal edilmiş olabilir. Bütün bu şeraitten daha elîm ve daha vahim olmak üzere, 

memleketin dâhilinde iktidara sahip olanlar gaflet ve dalâlet ve hattâ hyanet 

içinde bulunabilirler. Hattâ bu iktidar sahipleri şahsî menfaatlerini, 

müstevlîlerin siyasî emelleriyle tevhit edebilirler. Millet, fakr u zaruret içinde 

harap ve bîtap düşmüş olabilir. 

Ey Türk istikbalinin evlâd! İşte, bu ahval ve şerait içinde dahi vazifen, 

Türk istiklâl ve cumhuriyetini kurtarmaktr. Muhtaç olduğun kudret, 

damarlarndaki asil kanda mevcuttur. 

                       Mustafa Kemal Atatürk 







7

İÇİNDEKİLER

1. ÜNİTE Peygamberimizin Medine Yılları 11

2. ÜNİTE Peygamberimizin Dindeki Konumu 47

3. ÜNİTE Peygamberimiz ve Sosyal Hayat 69

4. ÜNİTE En Güzel Örnek Peygamberimiz 91

5. ÜNİTE İslam Daveti ve Sahabe  109

Organizasyon Şeması .............................................................................................................. 8
Etkinlik Kutuları ......................................................................................................................... 9
Kısaltmalar................................................................................................................................ 9

1. Peygamberimizin Çocukluk ve Gençlik Yılları .................................................................... 12
2. Peygamberimizin Mekke Yılları ve Hicret............................................................................ 14
3. Peygamberimizin Medine Yılları .......................................................................................... 22

1. Peygamberimizin Vahyi İnsanlığa Ulaştırması.................................................................... 48
2. Peygamberimizin Vahyi Açıklaması .................................................................................... 52
3. Peygamberimizin Hüküm Koyması ..................................................................................... 55
4. Peygamberimizin Vahyi Yaşayarak Öğretmesi ................................................................... 57
5. Peygamberimizin İnsanı Kötülüklerden Arındırması .......................................................... 59
6. Bir Hadis Öğreniyorum......................................................................................................... 61
Ölçme ve Değerlendirme.......................................................................................................... 63

1. Adil Bir Yönetici Olarak Peygamberimiz ............................................................................. 70
2. Sosyal Sorunların Çözümünde Peygamberimiz ................................................................. 74
3. Çalışma Hayatı ve Peygamberimiz...................................................................................... 78
4. Çevre Bilinci ve Peygamberimiz .......................................................................................... 81
5. Bir Hadis Öğreniyorum......................................................................................................... 84
Ölçme ve Değerlendirme.......................................................................................................... 86

1. Peygamberimizin Hayatında Dünya ve Ahiret Dengesi....................................................... 92
2. Peygamberimizin Hayatında İnfak ve Sadaka..................................................................... 94
3. Peygamberimizin Hayatında Sadelik................................................................................... 96
4. Peygamberimizin Affedici Olması....................................................................................... 98
5. Bir Hadis Öğreniyorum......................................................................................................... 102
Ölçme ve Değerlendirme.......................................................................................................... 103

1. İslam Davetinde Sahabenin Rolü ........................................................................................ 110
2. Âlim Sahabiler....................................................................................................................... 111
3. Şehit Sahabiler ..................................................................................................................... 118
4. Bir Hadis Öğreniyorum......................................................................................................... 123
Ölçme ve Değerlendirme.......................................................................................................... 124
SÖZLÜK ..................................................................................................................................... 128
CEVAP ANAHTARLARI.............................................................................................................. 135
KAYNAKÇA ............................................................................................................................... 136
GÖRSEL KAYNAKÇA VE GENEL AĞ KAYNAKÇASI................................................................. 138

4. Bir Hadis Öğreniyorum......................................................................................................... 40
Ölçme ve Değerlendirme.......................................................................................................... 42

3.1. Medine’de İslam Toplumunun Oluşumu ...................................................................... 22
3.2. Müşriklerle Mücadele.................................................................................................... 25
3.3. Yahudi ve Hristiyanlarla İlişkiler ................................................................................... 30
3.4. Mekke’nin Fethi ............................................................................................................. 34
3.5. Peygamberimizin Haccı ve Veda Hutbesi.................................................................... 37
3.6. Peygamberimizin Vefatı ............................................................................................... 39



8

39

ÜNİTE1

3.6. Peygamberimizin Vefatı
Peygamber Efendimiz’in vefatı hakkında neler biliyorsunuz?

Hicret’in onuncu yılında Hz. Muhammed (sav), Veda 
Haccı’nı tamamlayıp Medine’ye döndü. Bir müddet 
sonra hastalandı ve Hz. Aişe’nin yanında istirahate çe-
kildi. Ancak hastalığı gittikçe şiddetleniyordu. Efendi-
miz’in hastalığı ne kadar şiddetli olsa da o, son anına 
kadar hayattan kopmamış özellikle namaz vakitlerin-
de ashabının arasına çıkmaya gayret etmiştir.

Peygamber Efendimiz, hastalığının arttığı günlerden 
birinde eşine dönmüş ve “İnsanlar namaz kıldı mı?” 
diye sormuştu. Eşi Hz. Aişe ve yanındakiler, “Hayır, 
seni bekliyorlar ey Allah’ın Resulü!” dediler. Bunun 
üzerine Resulullah, kendisi için su hazırlanmasını iste-
di. Getirilen suyla abdest alan Allah Resulü, kalkmaya 
davranırken bayıldı. Ayıldığında aynı şekilde, “İnsanlar 
namazlarını kıldılar mı?” diye sordu. Bu durum üç kez 
tekrarlandı. Cemaat ise mescitte yatsı namazı için Hz. 
Peygamber’i bekliyordu. O sırada Bilal Habeşi (ra) de namaz vaktini bildirmek için gelmişti. 
Resulullah, namazı kıldıramayınca Hz. Ebu Bekir’e haber yollayarak namazı kıldırması tali-
matını verdi. Bundan sonraki günlerde de namazı Hz. Ebu Bekir kıldırdı.135

Takvimler 6 Haziran 632 tarihini gösteriyordu. Peygamber Efendimiz, odasının 
penceresinden namaz kılan ashabına bakıyordu. Onu gören ashap çok mutlu olmuştu. 
Fakat hastalığının arttığı her hâlinden belliydi. Ashabı onun namaza geleceğini 
düşünerek beklese de Efendimiz, eliyle işaret ederek namazı kılmalarını istedi.  

135 bk. Nesai, İmamet, 40.

Veda Hutbesi’nde Yer Alan Bazı Evrensel İlkeler

BİLİYOR MUSUNUZ?

Kur'an ve sünnet  
Müslümanlar için  
temel kaynaktır.

Can ve mal dokunulmazdır.Müslümanlar kardeştir. Irkçılık yasaklanmıştır.

Faiz ve kan davaları
kaldırılmıştır.

Karı koca arasında 
karşılıklı hak ve  

sorumluluklar vardır.

Allah'tan (cc) başkasına
kulluk edilemez.

Borç ve emanetler 
sahiplerine 

iade edilmelidir.

Suç şahsidir, ceza sadece 
suçu işleyene verilir.

Görsel 1.14. Peygamber Efendimiz 
vefatından önce Baki Kabristanı’nı sık sık 
ziyaret eder, burada dua ederdi.

136

• Abdürrezzak, Ebu Bekr Abdürrezzak bin Hemmam Abdürrezzak es-Sanani. el-Musannef. Beyrut: 
Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1995.

• Ahmed bin Hanbel, Ebu Abdillah Ahmed bin Muhammed bin Hanbel eş-Şeybani. el-Müsned. nşr.  
Ebu Hacir Muhammed Said Besyuni. Beyrut: y.y., 1405/1985

• Akalın, Şükrü Halûk vd. Türkçe Sözlük. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları, 11. Basım, 2011.
• Algül, Hüseyin. “Ebû Eyyûb el-Ensârî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 10/123-125. İstan-

bul: TDV Yayınları, 1994
• Algül, Hüseyin “Gazve”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 13/488. İstanbul: TDV Yayınları, 

1996.
• Algül, Hüseyin. “Muâhât”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 30/306-307. Ankara: TDV Ya-

yınları, 2020.
• Algül, Hüseyin. “Mus‘ab b. Umeyr”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 31/226. Ankara: TDV 

Yayınları, 2012.
• Atar, Fahrettin. “Şehid”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 38/428. Ankara: TDV Yayınları, 2012.
• Belazuri, Ebu’l-Abbas Ahmed bin Yahya bin Cabir. Ensabü’l-Eşraf. Daru’l-Fikr, 1996.
• Beyhaki, Ahmed bin Hüseyin. es-Sünenü’l-Kübra, nşr. Ebu Abdillah Abdusselam. Riyad: Mektebe-

tü’r-Rüşd, 2004.
• Bozkurt, Nebi - Küçükaşçı, Mustafa Sabri. “Mescid-i Harâm”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklope-

disi. 29/273-277. Ankara: TDV Yayınları, 2004.
• Bozkurt, Nebi - Küçükaşçı, Mustafa Sabri. “Mescid-i Nebevî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklope-

disi. 29/281-290. Ankara: TDV Yayınları, 2004.
• Buhari, Ebu Abdillah Muhammed bin İsmail. el-Camiü’s-Sahih. nşr. Muhammed Züheyr bin Nasr. 8 

Cilt. b.y.: Daru Tavki’n-Necat, 2. Basım, 1422/2001.
• Cerrahoğlu, İsmail. “Abdullah b. Mes‘ûd”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 1/115. Ankara: 

TDV Yayınları, 2012.
• Çağrıcı, Mustafa. “Da’vet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 9/16. Ankara: TDV Yayınları, 

2012.
• Çağrıcı, Mustafa. “Emir bi’l-Ma‘rûf Nehiy ani’l-Münker”. 11/138-141. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi. İstanbul: TDV Yayınları, 2010.
• Çağrıcı, Mustafa. “Îsâr”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 22/490. İstanbul: TDV Yayınları, 

2000.
• Çağrıcı, Mustafa. “Kardeşlik”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 24/485. İstanbul: TDV Ya-

yınları, 2001.
• Çağrıcı, Mustafa. “Kul Hakkı”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 26/350-351. Ankara: TDV 

Yayınları, 2002.
• Darimi, Ebu Muhammed Abdullah, Sünen, Kahire, Beyrut: 1987.
• Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Kavramları Yazım Kılavuzu. Talim Terbiye Kurulu Başkanlığı. Ankara: 

2023.
• Ebu Davud, Süleyman bin el-Eşas es-Sicistani. es-Sünen. thk. Şuayb Arnaud-Muhammed Kâmil Ka-

rabilali. 7 Cilt. Beyrut: Daru Risale-i Âlemiyye, 1430/2009.
• Efendioğlu, Mehmet. “Sahâbe”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 35/494. Ankara: TDV 

Yayınları, 2012.
• Erul, Bünyamin. “Zeyd b. Sâbit”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 44/321-322. Ankara: 

TDV Yayınları, 2012.

KAYNAKÇA

KAYNAKÇA

Bu kaynakçada İSNAD atıf sistemi kullanılmıştır.

91

ÜNİTE4

NELER ÖĞRENECEĞİZ?

4. ÜNİTE

En Güzel Örnek 
Peygamberimiz

ÜNİTEMİZE HAZIRLANALIM

 KAVRAMLAR

1. Peygamberimizin Hayatında Dünya ve Ahiret Dengesi
2. Peygamberimizin Hayatında İnfak ve Sadakanın Yeri
3. Peygamberimizin Hayatında Sadelik
4. Peygamberimizin Affedici Olması
5. Peygamberimizin Salih Amelle İlgili Bir Hadisi

1. İnfak ve sadaka kavramlarını sözlükten bularak anlamlarını defterinize 
yazınız.

2. Hz. Peygamber’in gündelik hayatta yerine getirdiği sorumlulukları 
https://islamansiklopedisi.org.tr/muhammed adresinden araştırınız.

3. Peygamber Efendimiz’in mütevazı kişiliğiyle ilgili örnekleri büyüklerinizden 
öğrenerek sınıfta arkadaşlarınızla paylaşınız.

4. Hz. Peygamber’in affediciliği ve merhametiyle ilgili örnek bir davranışını 
araştırınız. Araştırma sonuçlarını defterinize yazınız. 

5. Dinimizde güzel davranışlarda bulunmak niçin önemlidir? Düşüncelerinizi 
arkadaşlarınızla paylaşınız.

İnfak, sadaka, ifrat, tefrit, itidal.

Ünite PDF DosyasıÜnite İnfografiği
Dosyası

ORGANİZASYON ŞEMASI

Ünite kapağı

Motivasyon 
sorusu

Etkinlik
kutusu

Ünite
metni

Ünite başlığı

Ünite adı

Hazırlık soruları

Neler 
öğreneceğiz?

Değerlendirme 
soruları:

(Açık uçlu
Çoktan seçmeli

Boşluk doldurma
Doğru/Yanlış)

Kavramlar

Sözlük
Kitabınızda

geçen kavramların 
anlamlarına buradan

kolayca
ulaşabilirsiniz.

Kaynakça
Kitabınız hazırla-
nırken faydalanı-
lan kaynakların 

listesine buradan 
ulaşabilirsiniz



9

Kitabınızda işlenen 
konunun daha 

iyi anlaşılmasına 
katkı sağlayacak 
çeşitli etkinlikler 
yer almaktadır.

as	 : aleyhisselam
bk. 	 : bakınız
b.y.	 : basım yeri yok
C 	 : cilt
cc 	 : cellecelalüh
çev. 	 : çeviren
DİB	 : Diyanet İşleri Başkanlığı
ed. 	 : editör
haz. 	 : hazırlayan

Hz. 	 : Hazreti
MEB 	 : Millî Eğitim Bakanlığı
ra 	 : radıyallahüanh / radıyallahüanha
s. 	 : sayfa
sav 	 : Sallallahü aleyhi vesellem
TDV 	 : Türkiye Diyanet Vakfı
thk. 	 : tahkik eden
vd. 	 : ve diğerleri

ETKİNLİK KUTULARI

KISALTMALAR

Kitabınızda
bulunan karekodları
okutarak kitabınızın

EBA’da bulunan
ünitelerine

ve işlenen konu ile
ilgili materyallere

ulaşabilirsiniz.

YAZALIM HATIRLAYALIM

POSTER HAZIRLAYALIM PAYLAŞALIMDEĞERLENDİRELİM

YORUMLAYALIMBİLİYOR MUSUNUZ?BİLGİ KUTUSU

TARTIŞALIMBULALIM KONUŞALIMLİSTELEYELİM

OKUYALIM EŞLEŞTİRELİM DİKKAT EDELİM



PEYGAMBERİMİZİN MEDİNE YILLARI

10

Ünite Özet Sunusu

https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=b3e146bd1b6eae50a43dde7d142377c5&resourceType=1&resourceLocation=2


11

ÜNİTE1

NELER ÖĞRENECEĞİZ?

1. ÜNİTE

Peygamberimizin
Medine Yılları

ÜNİTEMİZE HAZIRLANALIM

 KAVRAMLAR

1.	Peygamberimizin Çocukluk ve Gençlik Yılları
2.	Peygamberimizin Mekke Yılları ve Hicret
3.	Peygamberimizin Medine Yılları
4.	Müslümanların Kardeşliğiyle İlgili Bir Hadis

1.	 Uhuvvet, isar ve cihat kavramlarını sözlükten bularak anlamlarını 
defterinize yazınız.

2.	 İlk Müslümanların yaşadığı sıkıntılarla ilgili araştırma yapınız. Ulaştığınız 
bilgileri sınıfta arkadaşlarınızla paylaşınız.

3.	 Mekke ve Medine şehirlerinin Müslümanlar açısından önemini 
araştırınız. Araştırma sonuçlarını arkadaşlarınızla paylaşınız.	

4.	 Hicretin önemini https://islamansiklopedisi.org.tr/hicret adresinden 
araştırınız. Ulaştığınız sonuçları defterinize not ediniz.

5.	 Veda Hutbesi’nin toplumsal hayata katkılarını araştırınız.

Cihat, uhuvvet, isar, Ehlikitap, Medine Vesikası, seriyye, gazve.

Ünite PDF DosyasıÜnite İnfografiği
Dosyası

https://www.eba.gov.tr/c?q=U47446_e2e764dd
https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=abf48ada7d4478367c88564a836d8890&resourceType=1&resourceLocation=2


PEYGAMBERİMİZİN MEDİNE YILLARI

12

1. PEYGAMBERİMİZİN ÇOCUKLUK VE GENÇLİK YILLARI
Peygamberimizin çocukluğu ve gençliği hakkında neler biliyorsunuz?

Hz. Muhammed (sav)*, 20 Nisan 571 yılı Rebiyülevvel ayının 12. gecesinde  Mekke’de 
dünyaya geldi.1 Babası Kureyş Kabilesi’nin Haşimoğulları soyundan Abdülmuttalib’in 
oğlu Abdullah, annesi aynı kabilenin Zühreoğulları soyundan Vehb’in kızı Hz. Amine’dir.
Peygamberimiz dünyaya gelmeden önce babası Abdullah, ticaret için gittiği Suriye’den 
dönerken Yesrib’e2 uğradı ve orada hastalanarak vefat etti.

Sütanneye Verilmesi
Mekke’de, yeni doğan çocukların çölün sağlıklı havasında büyümeleri ve Arapçayı daha 
güzel bir şekilde öğrenmeleri için Mekke dışında yaşayan bir sütanneye verilmesi gele-
neği vardı. Hz. Amine de oğlunu bu geleneğe uyarak Hevazin Kabilesi’nden Halime’ye 
emanet etti. Hz. Muhammed (sav), çocukluğunun ilk yıllarını sütannesi Halime, onun 
çocukları Abdullah, Üneyse ve Şeyma ile geçirdi. Hz. Muhammed (sav), dört yaşına ka-
dar sütannesinin yanında kaldıktan sonra Mekke’ye döndü ve annesiyle beraber orada 
yaşamaya devam etti.3

Annesinin Vefatı
Hz. Muhammed (sav) altı yaşına gelince Hz. Amine, oğlunu yanına alarak akrabalarını 
ve eşi Abdullah’ın kabrini ziyaret etmek amacıyla Medine’ye gitti. Medine’de bir ay kadar 
kaldıktan sonra dönüşte Ebva’da hastalanıp vefat etti.4 Daha doğmadan babasız kalan 
Hz. Muhammed (sav) altı yaşında da annesiz kalmıştı. Annesi vefat edince Mekke’ye 
götürülüp dedesi Abdülmuttalib’e teslim edildi. Abdülmuttalib, torununa çok değer 
verir, katıldığı meclislere onu da götürürdü. Peygamberimiz sekiz yaşındayken dedesi 

* 	sav: Sallallahü aleyhi vesellem. Peygamberimizin adı anıldığında söylenen “Allah (cc) ona salat ve selam 		
   eylesin.” anlamındaki ifadedir.
1 bk. İbni Sad, et-Tabakat, C 1, s. 100-101.
2 Medine’nin Hicret’ten önceki ismi Yesrib idi.
3 bk. İbni Hişam, es-Siretü'n-Nebeviyye, C 1, s. 373-377.
4 bk. Belazüri, Ensab, C 1, s. 94.

“Gerçek şu ki insanlar için yapılmış olan ilk ev, âlemlere bir hidayet ve bir 
bereket kaynağı olan Mekke’deki evdir.” (Al-i İmran suresi, 96. ayet.)

Hz. İbrahim, oğlu Hz. İsmail’le beraber Yüce Allah’ın emri üzerine Kâbe’yi 
inşa etti. İnsanları hac için bu şehre davet etti. Mekke yavaş yavaş önemli bir 
şehir hâline gelmeye başladı. Zaman içinde Hz. İbrahim’in getirdiği hak din, 
yerini putperestliğe bıraktı. Milattan sonra altıncı asırda Mekke’de tevhit 
inancına sahip, putlara tapmayan çok az kişi kalmıştı. 571 yılında Yemen Hü-
kümdarı Ebrehe, Kâbe’yi yıkmak üzere fillerin de bulunduğu büyük bir orduy-
la Mekke’ye geldi; Yüce Allah göndermiş olduğu ebabil kuşlarıyla bu orduyu 
helak etti.
(bk. Bakara suresi, 127-129. ayetler; bk. Hac suresi, 26-29. ayetler; bk. Fil suresi, 1-5. ayetler; bk. İbni Sad, 
et-Tabakat, C 1, s. 100-101.)

HATIRLAYALIM



13

ÜNİTE1
Abdülmuttalib de vefat etti.5 Onun ölümünden sonra vasiyeti üzerine Hz. Muhammed’in 
(sav) bakımını amcası Ebu Talib üstlendi. Ebu Talib, Hz. Muhammed’in (sav) iyi yetişmesi 
için büyük gayret sarf etti. Ebu Talib’in hanımı Fatıma da ona kendi çocuğu gibi ilgi 
gösterdi. Amcası Ebu Talib’e yardım etmek amacıyla ticaret hayatına başlayan Hz. 
Muhammed (sav), ilerleyen yıllarda da ticaretle meşgul olmuştur.6

Gençlik Yılları ve Hz. Hatice ile Evlenmesi
Hz. Muhammed (sav), gençliğinde, Mekke’de faziletli insanların kurmuş olduğu 
Hilfülfudul’e (Erdemliler Birliği) katıldı. Bu birlik içinde yer alanlar, haksızlığa uğrayanları 
koruyacaklarına dair yemin etmişlerdi. Hz. Peygamber nübüvvetten sonra bu ittifaktan 
övgüyle bahsetmiştir.7 O, peygamberliğinden önce Mekke’de dürüstlüğü ve güvenilirliği ile 
tanınmıştır. Bu sebeple kendisine Muhammedülemin (Güvenilir Muhammed) denmiştir.8

Varlıklı ve saygın bir hanım olan Hz. Hatice, tavsiye üzerine Hz. Muhammed’e (sav) 
birlikte ticaret yapmayı teklif etti. Aralarında yapılan anlaşmadan sonra Hz. Muhammed 
(sav), Hz. Hatice’nin yardımcısı Meysere ile Suriye’ye gitti ve kârlı bir ticaretin ardından 
Mekke’ye döndü. Hz. Hatice, Hz. Muhammed’i (sav) tanıdıkça onun dürüstlüğüne ve 
şahsiyetine hayran kaldı. Bir tanıdık aracılığıyla ona evlilik teklifinde bulundu. Kısa bir 
süre sonra Hz. Muhammed (sav) ile Hz. Hatice evlendiler. Bu evlilikten Kasım, Abdullah, 
Zeynep, Rukiyye, Ümmü Gülsüm ve Fatıma isimlerinde altı çocukları oldu.9

Hz. Muhammed (sav) otuzlu yaşlarındayken Kâbe, yangın ve sel felaketlerinde zarar 
gördü ve yeniden inşa edildi. Kâbe’nin yapımı tamamlanınca Hacerülesved’i yerine 
koyma konusunda anlaşmazlık çıktı. Her kabile Hacerülesved’i yerine koyma şerefinin 
kendisine ait olmasını istiyordu. Bu durum bir çatışmaya yol açmak üzereydi. Kureyş 
Kabilesi’nin ileri gelenlerinden biri, kavgayı sonlandırmak amacıyla Kâbe’nin bulunduğu 
alana gelen ilk kimsenin vereceği karara uyulması yönünde bir öneride bulundu. İlk 
gelen, Hz. Muhammed (sav) oldu. Onun adil davranacağını bildikleri için bu duruma 
sevindiler ve ondan bu konuda hakemlik yapmasını istediler. Hz. Muhammed (sav); 
Hacerülesved’i bir örtü içine koydu, kabile reislerinden örtüyü farklı uçlarından tutarak 
taşımalarını istedi. En sonunda taşı kendi elleriyle yerine yerleştirdi. Bu adil ve hikmetli  
çözümüyle kabileler arasında ortaya çıkabilecek bir çatışmayı engellemiş oldu.10

İslam öncesi dönemde Hz. İbrahim’in tebliğ ettiği dine tabi olanlara hanif ismi verilirdi.11 
Hz. Muhammed (sav) de Mekke’de tevhit inancına sahip az sayıdaki haniften biri olarak 
toplumdaki putperestlikten daima uzak dururdu. Bazı zamanlarda Nur Dağı’ndaki Hira 
Mağarası’nda inzivaya çekilir, kâinatın ve insanın yaratılışıyla ilgili tefekküre dalardı.

5 bk. İbni Hişam, es-Siretü'n-Nebeviyye, C 1, s. 168-169.
6 bk. Ahmed bin Hanbel, Müsned, III, 425.
7 bk. Ahmed bin Hanbel, Müsned, I, 191.
8 bk. İbni Sad, et-Tabakat, C 1, s. 121, 156.
9 bk. İbni Sad, et-Tabakat, C 1, s. 129-133.
10 bk. İbni Hişam, es-Siretü'n-Nebeviyye, C 2, s. 18-19.
11 bk. Şaban Kuzgun, "Hanîf", TDV İslam Ansiklopedisi, C 16, s. 33.



PEYGAMBERİMİZİN MEDİNE YILLARI

14

2. PEYGAMBERİMİZİN MEKKE YILLARI VE HİCRET
Sizce Hz. Muhammed’in (sav) peygamberliğinin ilk yıllarında yaşadığı zorluklar 
neler olmuştur? 

610 yılının Ramazan ayında Hz. Muhammed (sav) Hira’da bulunduğu bir 
gece, Yüce Allah tarafından Cebrail (as)* aracılığıyla Alak suresinin ilk 
beş ayeti ona vahyedildi.12 

Bu olay üzerine heyecanlanıp endişeye kapılan Hz. Muhammed (sav), oradan ayrılarak 
evine gitti. Başından geçenleri eşi Hz. Hatice’ye anlattı. Hz. Hatice, Allah’ın (cc)** 
kendisini utandırmayacağını çünkü onun yakınlarını gözettiğini, her zaman doğru 
konuştuğunu, dürüst bir insan olduğunu, yoksullara yardım ettiğini ve misafirlerini 
güzelce ağırladığını söyleyerek tesellide bulundu. Ardından Hz. Muhammed’i (sav) 
dinler konusunda bilgisi bulunan amcasının oğlu Varaka bin Nevfel’e götürdü. Varaka, 
ona gelen meleğin bütün peygamberlere vahiy getiren melek olduğunu söyledi.13

İlk vahiyden bir müddet sonra Cebrail (as), Hz. Peygamber’e gelerek ona Yüce Allah 
tarafından vahyedilen şu ayetleri okudu: “Ey örtüsüne bürünen (Peygamber)! Kalk ve 
(insanları) uyar. Sadece Rabbini büyük tanı. Elbiseni tertemiz tut. Kötü şeyleri terk et. 
Yaptığın iyiliği çok görerek başa kakma. Rabbinin rızasına ermek için sabret.”14

* 	 as: Aleyhisselam. Peygamberlerin ve Cebrail gibi meleklerin adı anıldığında söylenen “Allah’ın (cc) selamı 	
	 onun üzerine olsun.” anlamındaki ifadedir.
12 bk. Buhari, Bedü’l-Vahy, 1.
** cc: Cellecelalüh. Allah (cc) lafzının geçtiği yerde “azameti yüce ve ulu olan” anlamında kullanılan bir övgü  	
      ifadesidir.
13 bk. Buhari, Bedü’l-Vahy, 1.
14 Müddessir suresi, 1-7. ayetler.

OKUYALIM

﴾٢﴿ 
ۚ
قٍ

َ
سَانَ مِنْ عَل

ْ
ن ِ

ْ
قَ الْا

َ
 ﴿١﴾ خَل

ۚ
قَ

َ
ذٖي خَل

َّ
كَ ال  بِاسْمِ رَبِّ

ْ
رَأ

ْ
اِق

﴾٤﴿ 
ۙ
مِ

َ
قَل

ْ
مَ بِال

َّ
ذٖي عَل

َّ
 ﴿٣﴾ اَل

ۙ
رَمُ

ْ
ك َ كَ الْاْ  وَرَبُّ

ْ
رَأ

ْ
اِق

﴾٥﴿ 
ؕ
مْ

َ
مْ يَعْل

َ
سَانَ مَا ل

ْ
ن ِ

ْ
مَ الْا

َّ
عَل

“Yaratan Rabbinin adıyla oku! O, insanı alaktan yarattı. Oku! Senin Rabbin en 
cömert olandır. O, kalemle yazmayı öğretendir, insana bilmediğini öğretendir.” 

(Alak suresi, 1-5. ayetler.)

Cahiliye; Arapların İslam’dan önceki dinî ve sosyal hayat anlayışlarını, genel 
olarak da kişilerin ve toplumların günah ve isyanlarını ifade eden bir terimdir. 
Cahiliye Dönemi; güçlü olanın güçsüzü ezdiği, kabilecilik yüzünden kanlı savaş-
ların yapıldığı, köleliğin olduğu, kadınların ve kız çocuklarının değer görmediği, 
taştan ve tahtadan putlara tapınıldığı bir dönemi ifade eder. 

(bk. Mustafa Fayda, 'Cahiliye', TDV İslam Ansiklopedisi, C 7, s. 17.)

BİLGİ KUTUSU

Bu karekodla 
Peygamberimizin 
Mekke Dönemi'yle 
ilgili e-içeriğe 
ulaşabilirsiniz.

https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=ebf04374e6af30d265964bf78c6d9962&resourceType=1&resourceLocation=2


15

ÜNİTE1
Hz. Peygamber, insanları uyarma emrini 
aldığı andan itibaren önce yakın çevresin-
deki insanları İslam’a davet etmeye baş-
ladı. Davetine icabet edenler ilk başta en 
yakınları olmuştu.

İslam’ın çağrısı Mekke’de yankılanmaya 
başlamıştı ancak Mekkelilere bire bir teb-
liği Peygamber Efendimiz gizli ve tedbirli 
bir şekilde yürütüyordu. Hz. Peygamber ve 
Müslümanlar, Safa Tepesi’nin yakınında 
bulunan Erkam bin Ebülerkam (ra)* evin-
de toplanıyorlardı. Peygamberimiz; vah-
yedilen Kur’an ayetlerini bu evde Müslü-
manlara okuyor, açıklıyor ve onlara İslam’ı 
öğretiyordu.15 

Üç yıllık gizli tebliğ döneminin 
sonunda açıktan davet yapma-
sı emredilince Hz. Peygamber, 
tüm Mekkelileri İslam’a davet 
etmeye başladı. Kureyşli müş-
rikler, Resulullah’ın İslam’a da-
vetine önceleri pek karşı çık-
mamışlardı. Ancak Peygambe-
rimiz, Allah’tan (cc) başka hiç-
bir ilahın olmadığı ve putlara 
tapmanın sapkınlık olduğuyla ilgili ayetleri16 tebliğ edince bunu büyük bir tehlike olarak 
gördüler. Mekke’nin ileri gelenleri, putperestliğin ortadan kalkması hâlinde Arap kabile-
leri arasındaki itibarlarının sarsılacağından ve ticari menfaatlerinin zarar göreceğinden 
endişe ediyorlardı. İslam davetini engellemek için Müslümanlara baskı yapmaya başla-
dılar. Mekkelilerin çoğu bu baskı nedeniyle Hz. Muhammed’den (sav) uzak duruyordu. 
Bu durum, Kur’an-ı Kerim’de şu şekilde dile getirilmektedir: “Onlar, ‘Sizinle doğru yolu 
tutarsak kendi yurdumuzdan koparılıp çıkarılırız.’ dediler. Biz; onları tarafımızdan bir 
rızık olarak her türlü meyve ve mahsullerin kendisinde toplandığı, saygın ve güvenlikli 
bir yere yerleştirmedik mi? Fakat onların çoğu bilmezler.”17

* 	 ra: “Radıyallahüanh." ifadesinin kısaltılmış şeklidir. Hanım sahabiler için “Radıyallahüanha.” ifadesi kullanılır. 	
	 Bu ifade “Allah (cc) ondan razı olsun.” anlamına gelir.
15 bk. İbni Sad, et-Tabakat, C 3, s. 242-243.
16 bk. Yunus suresi, 18. ayet; bk. Enbiya suresi, 98-99. ayetler; bk. Furkan suresi, 55. ayet; bk. Ankebut suresi, 17. ayet.
17 Kasas suresi, 57. ayet.

Görsel 1.2. Hira Mağarası’nın bulunduğu Nur Dağı’ndan 
bir görünüş

HATIRLAYALIM

İlk Dört Müslüman

Hz. Hatice

Hz. Ebu Bekir

Hz. Ali

Hz. Zeyd bin Harise



PEYGAMBERİMİZİN MEDİNE YILLARI

16

Kureyşliler atalarından kalan batıl geleneklerine körü körüne sahip çıkıyorlardı. Mekke 
toplumunda putperestliğin yanında içki, kumar, zina, kabilecilik, kölelik, güçlü olanların 
güçsüzleri sömürmesi, kadınlara ve kız çocuklarına kötü muamele gibi davranışlar 
yaygın durumdaydı. İslam; bu davranışları yanlış olarak niteliyor, insanlar arasında 
üstünlüğün ancak takva ile olduğunu bildiriyordu.18

Hz. Peygamber’e iman edenlerin sayısının arttığını gören Kureyşliler, Müslümanları 
önce küçümsediler ve onlarla alay ettiler. Sonrasında ise güçsüz buldukları Müslüman-
lara şiddet uygulamaya ve işkence etmeye başladılar. Bir yandan da Hz. Muhammed’i 
(sav) kimsenin dinlememesi için onun mecnun, kâhin ve şair olduğu iftirasını yaydılar. 
Kur’an-ı Kerim bu durumu şu ayetlerle bildirmiştir: “(Ey Muhammed!) O hâlde sen öğüt 
ver. Rabbinin nimeti sayesinde sen ne bir kâhinsin ne de bir mecnun. Yoksa onlar ‘O 
bir şairdir, onun zamanın felaketlerine uğramasını bekliyoruz.’ mu diyorlar? Onlara de 
ki ‘Bekleyin. Ben de sizinle bekleyenlerdenim.’”19 
Habeşistan’a Hicret (615-616)
İslamiyet Mekke’de yayıldıkça müşriklerin Müslümanlara karşı tavrı daha da sertleşiyor-
du. Ashabına yapılan zulüm ve işkenceleri gören Peygamberimiz, bazı Müslümanların 
Habeşistan’a hicret etmelerine izin verdi. Aralarında Hz. Osman ve eşi Hz. Rukiyye’nin de 
bulunduğu on bir erkekle dört kadından oluşan kafile, 615 yılında Habeşistan’a hicret etti. 
Müslümanların Habeşistan’da iyi karşılandığı bilgisi Mekke’ye ulaşınca bir yıl sonra 108 
kişiden oluşan ikinci bir kafile, Cafer bin Ebu Talib (ra) öncülüğünde Habeşistan’a göç 
etti. Kureyşliler hicret edenlerin geri verilmesi için Habeşistan’a bir heyet gönderdilerse 
de Habeş kralı, Müslümanları onlara teslim etmedi.20

Ekonomik ve Sosyal Boykot (616-619)
Bu süreçte Mekke’nin önde gelen isimlerinden Hz. Hamza ile Hz. Ömer Müslüman oldu-
lar. Kureyşliler, onların İslamiyet’i benimsemesiyle güç kazanan Müslümanlara baskıyı 
daha da artırdılar. Hz. Peygamber’i himaye eden Haşimoğulları ve Muttaliboğulları ile 
aralarındaki hukuka uymayacaklarını söyleyip bu iki kabileyi düşman ilan ettiler. Onlarla 
konuşmayı ve alışveriş yapmayı yasakladılar hatta boykotun bu şartlarını bir kâğıda yazıp 
Kâbe’nin duvarına astılar. Bütün Müslümanlar ve onlara destek olan Haşimoğulları ile 
Muttaliboğulları, 616 yılından itibaren üç yıl boyunca büyük zorluklar içerisinde yaşadı.21 
Sahip olduklarını yoksullarla paylaşan Hz. Hatice ile Ebu Talib’in servetleri bu sıkıntılı 
günlerde tükendi. Hz. Peygamber ve Müslümanlar açlık, susuzluk ve çeşitli hastalıklara 
sabırla katlandılar. Bu ağır boykota rağmen yollarından dönmediler. 619 yılında vicdan 
sahibi bazı Kureyşlilerin de devreye girmesiyle boykot sona erdi.22

18 bk. Hucurat suresi, 13. ayet.
19 Tur suresi, 29-31. ayetler.
20 bk. Ahmed bin Hanbel, Müsned, I, 202.
21 bk. Buhari, Hibe, 1; bk. Müslim, Züht, 34; bk. Tirmizi, Sıfatü’l-Kıyame, 34.
22 bk. İbni Hişam, es-Siretü'n-Nebeviyye, C 1, s. 373-377.

Kureyşliler, Hz. Muhammed’in (sav) İslam’a davet faaliyetlerine engel olması 
için amcası Ebu Talib ile görüştüler. Bu durumu yeğenine açan Ebu Talib’e 
Hz. Peygamber şöyle cevap verdi: “Sağ elime güneşi, sol elime ayı verseler 
yolumdan asla dönmeyeceğim. Allah bu dini üstün kılıncaya kadar mücadele 
edeceğim veya bu uğurda öleceğim.” 

(bk. İbni Hişam, es-Siretü'n-Nebeviyye, C 1, s. 266.)

BİLİYOR MUSUNUZ?



17

ÜNİTE1
Hüzün Yılı (620) 
Nübüvvetin onuncu yılında Peygamberimizi 
sekiz yaşından beri himaye eden amcası Ebu 
Talib, ardından da kendisine bütün zor za-
manlarında destek olan eşi Hz. Hatice vefat 
etti. Eşini ve amcasını kaybeden Peygambe-
rimiz bu duruma çok üzüldü.23 Onların vefat 
ettiği bu yıla “Hüzün Yılı” ismi verilmiştir. 

Taif Olayı (620)
Mekkeli müşriklerin uyguladıkları baskı ve 
şiddet her geçen gün artınca Peygamber 
Efendimiz, İslam davetini farklı şehirlerde 
yayabilmek düşüncesiyle Mekke dışına yö-
neldi. Yanına Zeyd bin Harise’yi (ra) alarak Sakif Kabilesi’nin yaşadığı Taif’e gitti ve ka-
bilenin ileri gelenlerini İslam’a davet etti. Mekkeli müşriklerle akrabalık ve ticaret bağları 
bulunan Taifliler, Peygamberimizin çağrısını dinlemedikleri gibi onu ve Hz. Zeyd’i taş-
ladılar. Peygamber Efendimiz ve Hz. Zeyd, kanlar içerisinde Taif’i terk etmek zorunda 
kaldı.24 Bu, Peygamberimizin yaşadığı en zor günlerden biriydi.

İsra ve Miraç (620)
Sözlükte "gece yürüyüşü" anlamına gelen "isra", Hz. Peygamber’in, hicretten bir buçuk 
sene önce, Mekke'deki Mescid-i Haram’dan Kudüs’teki Mescidiaksa’ya Allah’ın (cc) 
izniyle götürülmesidir.25 “Göğe çıkma, yükselme” gibi anlamlara gelen miraç ise Hz. Pey-
gamber'in Mescid-i Aksa’dan göğe yükseltilmesidir.26 Bu olay, son dönemlerde Mekke’de 
yaşadığı sıkıntılara karşılık Peygamberimizin büyük moral bulmasını sağlamıştır. Aynı 
zamanda Bakara suresinin son iki ayetinin hediye edildiği Miraç Gecesi'nde beş vakit 
namaz da Müslümanlara farz kılınmıştır.

23 bk. İbni Hişam, es-Siretü'n-Nebeviyye, C 2, s. 263-264.
24 bk. Buhari, Bedü’l-Halk, 7.
25 bk. MEB Dinî Terimler Sözlüğü, s. 178.
26 bk. MEB Dinî Terimler Sözlüğü, s. 240.

Görsel 1.3. Mekke’de Hz. Muhammed’in (sav) 
amcası Ebu Talib ve eşi Hz. Hatice’nin mezarlarının 
bulunduğu Cennetü’l-Muallâ  

Görsel 1.4.Mekke'de bulunan Mescid-i Haram'dan 
bir görünüm

Görsel 1.5.Kudüs'te bulunan Mescid-i Aksa'dan 
bir görünüm



PEYGAMBERİMİZİN MEDİNE YILLARI

18

Akabe Biatleri (621-622)
Hz. Peygamber, farklı bölgelerden dinî ve ticari sebeplerle Mekke’ye gelenleri İslam’a 
davet ediyordu. Nübüvvetin on birinci yılı (620) hac mevsiminde, Medine’den gelen 
Hazrec Kabilesi’ne mensup altı kişilik bir gruba İslam’ı tebliğ etti. Onlar da Peygambe-
rimizin bu çağrısına uyarak Müslüman oldular ve bir yıl sonra tekrar Akabe’de Peygam-
berimizle buluşma sözü verdiler. İslam’la şereflenen on Hazrecli, iki Evsli olmak üzere 
on iki kişi ertesi yıl (621) Peygamberimizle gizlice Akabe denilen bölgede buluştular ve  
ona biat ettiler. Biat, sözlükte "söz verme amacıyla el sıkma, birinin hâkimiyetini kabul 
etme ve emirlerine bağlılığını bildirme" anlamlarına gelir. Hz. Peygamber, bir iş konu-
sunda sahabilerden söz almak istediğinde onlarla el sıkışarak itaat ve bağlılık sözü 
alırdı.27 Birinci Akabe Biati ismi verilen bu buluşmada Medineliler aşağıdaki hususlarda 
Peygamberimize söz vererek kendisine biat ettiler:

Allah’a (cc) ortak koşmamak

Hz. Peygamber’in emirlerine uymak

Hırsızlık yapmamak

Zina etmemek

Fakirlik korkusuyla kız çocuklarının canına kıymamak

Kimseye iftira atmamak28 

Hz. Peygamber, Akabe Biati’nden sonra Medine halkına İslam’ı öğretmesi ve namaz 
kıldırması için Musab bin Umeyr’i (ra) görevlendirdi. Musab (ra) ve Müslüman olan az 
sayıda Medinelinin bir yıl içinde yaptığı tebliğ çalışmaları neticesinde Medine’de birçok 
kimse Müslüman oldu. Bundan bir yıl sonra ikisi kadın, yetmiş beş Medineli Müslüman 
Mekke’ye geldi. Akabe’de Allah Resulü ile gizlice buluştu. Peygamber Efendimiz, İkinci 
Akabe Biati denilen bu buluşmada kendisini şehirlerine davet eden Medinelilerden şu 
konularda söz aldı:

Hz. Peygamber’i kendi canlarını, çocuklarını, kadınlarını ve mallarını korudukları 
gibi korumak

Her şart ve ortamda Hz. Peygamber’e itaat etmek 

Hz. Peygamber’e bollukta ve darlıkta, ellerinden geldiğince mali destekte 
bulunmak 

Çevrelerinde iyiliği emredip kötülüğü önlemeye çalışmak

Hiç kimseden çekinmeden hak üzere bir yaşam sürmek29

27 bk. MEB Dinî Terimler Sözlüğü, s. 40.
28 bk. Buhari, Ahkam, 49.
29 bk. Ahmed bin Hanbel, Müsned, III, 322.



19

ÜNİTE1
Medine’ye Hicret (622)
Allah Resulü, İkinci Akabe Biati’nde Medinelilerden kendisini ve Müslümanları koruya-
cakları sözünü aldıktan sonra Mekkeli Müslümanlara Medine’ye hicret için izin verdi. 
Kısa bir süre içinde ashabın büyük kısmı, sahip oldukları şeyleri Mekke’de bırakarak 
zorlu bir yolculukla Medine’ye hicret etmeye başladı. Müşrikler, Hz. Muhammed’in (sav) 
de Medine’ye gideceği ve kendilerine karşı tehlike oluşturacağı endişesine kapılarak 
müşriklerin meclisi olan Darünnedve’de toplandılar. Ebu Cehil’in teklifiyle Peygamberi-
mizi öldürmeye karar verdiler. Suikast için her kabileden güçlü birini seçtiler. Böylelikle 
Peygamberimiz öldürüldüğünde kabilesi kan davası güdemeyecekti. Suikast teşebbü-
sünden haberdar olan Hz. Peygamber, müşrikler farkına varmadan evden ayrıldı.

Hz. Muhammed (sav) Mekke’den ayrılmadan önce güvenilirliğinden dolayı kendisine teslim 
edilen emanetleri sahiplerine ulaştırmak üzere Hz. Ali’yi görevlendirdi. Hz. Ebu Bekir’le bir-
likte gece vakti Mekke’den ayrıldı.30 Müşrikleri şaşırtmak amacıyla Medine’ye giden yolun 
ters istikametinde bulunan Sevr Dağı’ndaki mağaraya saklandılar. Müşrikler, onların izlerini 
takip ederek Sevr Mağarası’nın önüne kadar geldiler fakat onları bulamayarak döndüler.31 

Peygamber Efendimiz ve Hz. Ebu Bekir, üç gün sonra kılavuzlarının getirdiği develere 
binerek Medine’ye doğru yola çıktı. Mekke-Medine arasındaki 450 km’lik yolu çöl sı-
cağında sekiz günlük bir yolculukla aşarak Medine’ye bir saatlik mesafede bulunan 
Kuba’ya ulaştılar. Peygamberimiz, Mekke’den gelecek olan Hz. Ali’yi ve diğer muhacir-
leri beklemek üzere birkaç gün kaldığı bu köyde bir mescit yaptırdı. Bu mescide Kuba 
Mescidi ismi verilmiştir.32

30 bk. Buhari, Libas, 16.
31 bk. Buhari, Fedailü Ashabi’n-Nebi, 2.
32 bk. Taberani, el-Mucemü’l-Kebir, XXIV, 318; bk. İbni Hişam, es-Siretü'n-Nebeviyye, C 3, s. 22; bk. İbni Sad, et-Ta-
bakat, C 3, s. 22.

Görsel 1.6. Hz. Peygamber’in ve Hz. Ebu Bekir'in Medine'ye hicretleri sırasında sığındıkları Sevr Dağı’ndan 
bir görünüm

"Siz peygambere yardımcı olmasanız da önemli değil. Nitekim inkârcılar 
onu, iki kişiden biri olarak yurdundan çıkardıklarında Allah ona yardım 
etmişti. Hani onlar mağaradaydılar, arkadaşına 'Tasalanma! Allah bizimle 
beraberdir.' diyordu. Derken Allah ona kendi katından bir güven duygusu 
indirdi, sizin göremediğiniz askerlerle onu destekledi ve inkârcıların sözü-
nü değersiz hâle getirdi. Allah’ın sözü ise en yücedir. Çünkü Allah mutlak 
galiptir, hikmet sahibidir."

(Tevbe suresi, 40. ayet.)



PEYGAMBERİMİZİN MEDİNE YILLARI

20

Hz. Peygamber, Medine’ye hareket etti. İlk cuma namazını beraberindeki Müslümanlara 
yol üzerinde bulunan Ranuna Vadisi’nde kıldırdı.33 24 Eylül 622 Cuma günü Medine’ye ula-
şan Peygamberimiz, orada büyük bir sevinç ve coşkuyla karşılandı.34 Medineliler, onu ev-
lerinde misafir etmek için âdeta birbirleriyle yarışıyordu. Peygamber Efendimiz, devesinin 
çöktüğü yere en yakın evde misafir olacağını söyledi. Böylece Peygamberimiz, Mescid-i 
Nebevi yapılana kadar yedi ay süreyle Ebu Eyyüb Ensari’nin (ra) evinde misafir oldu.35

Hicret’in Sebepleri:
Allah Resulü ile Mekkeli Müslümanların yurtlarından çıkmalarının ve Medine’ye hicret 
etmelerinin bazı sebepleri şunlardır:

Mekke’de Müslümanların uğradığı işkence, zulüm ve baskının artması,

Medineli Müslümanların Peygamber Efendimiz’i şehirlerine davet etmesi,

Hz. Peygamber’in, İslam’ı yaymak için merkez olabilecek bir yurt arayışı içinde 
bulunması ve Medine’nin de bu anlamda stratejik öneme sahip bir şehir olması.

33 bk. İbni Hişam, es-Siretü'n-Nebeviyye, C 3, s. 22.
34 bk. Müslim, Züht, 75.
35 bk. İbni Hişam, es-Siretü'n-Nebeviyye, C 3, s. 22-24.

“… Daha ilk günden takva temeli üzerine kurulan mescit ise namaz kılman için 
elbette daha uygundur. Burada gerçekten arınmak isteyen kimseler vardır. 
Allah da arınmaya çalışanları sever.”

(Tevbe suresi, 108. ayet.)

Bu ayette geçen “takva üzerine kurulu mescit” ifadesi sizce ne demektir? 
Yorumlayınız.

YORUMLAYALIM

“Eyüpsultan” ilçemize ismini veren 
Ebu Eyyüb Ensari (ra), İslamiyet’in 
yayılması için ilerleyen yaşına rağ-
men İstanbul’a gelmişti. Peygamberi-
mizi yedi ay evinde misafir eden Ebu 
Eyyüb Ensari’yi (ra) milletimiz de on 
dört asırdır bu topraklarda şerefle 
ve minnetle ağırlamaktadır. Camisi 
ve türbesi, ülkemizde en çok ziyaret 
edilen dinî mekânlardandır.

BİLİYOR MUSUNUZ?

Görsel 1.7. Ebu Eyyüb Ensari’nin (ra) kabrinin 
bulunduğu Eyüp Sultan Camii



21

ÜNİTE1
Hicret’in Sonuçları:
Mekke’den Medine’ye yapılan hicret, İslam tarihinde çok önemli sonuçlar meydana 
getirmiştir. Bu sonuçlardan bazıları şunlardır: 

Müslümanların Mekke’de uğradığı zulüm ve işkenceler artık sona ermiştir.

Müslümanlar, Medine’de özgürce yaşamaya başlamışlar; siyasi, sosyal ve 
ekonomik olarak belli bir güce kavuşmuşlardır.

İslamiyet bölgede hızlı bir şekilde yayılmaya başlamıştır.

Hicret, Hz. Ömer Dönemi’nde takvim başlangıcı olarak kabul edilmiştir.36

36 bk. Ahmet Önkal, "Hicret", TDV İslam Ansiklopedisi, C 17, s. 462.

BİLGİ KUTUSU

“Terk etmek, ayrılmak, ilgisini kesmek” gibi anlamlara gelir. 
Kişinin herhangi bir şeyden bedenen veya kalben ayrılıp uzak-

laşması demektir. Genel anlamıyla gayrimüslim bir bölgeden İslam beldesi 
ya da İslam’ın özgürce yaşanacağı bir yere göç etmeyi, özel anlamıyla ise 
Hz. Peygamber ve Mekkeli Müslümanların Medine’ye göçünü ifade eder. 

(bk. Ahmet Önkal, "Hicret", TDV İslam Ansiklopedisi, C 17, s. 458.)

“Hicret eden, göç eden” anlamına gelir. Mekkeli müşriklerin her 
türlü baskısından kurtulmak, dinlerini özgürce yaşamak amacıyla 

Mekke’den Medine’ye hicret eden Müslümanlara denir.
(bk. MEB Dinî Terimler Sözlüğü, s. 243.)

“Yardım eden” anlamına gelir. Hz. Peygamber’e ve Mekke’den 
Medine’ye göç eden Müslümanlara kucak açıp onları misafir eden, 

onlara yardımcı olan ve sahip oldukları şeyleri onlarla paylaşan Medineli 
Müslümanlara denir.

(bk. MEB Dinî Terimler Sözlüğü, s. 76.)

Hicret:

Muhacir:

Ensar:

Hicret’in İslam tarihi açısından önemiyle ilgili düşüncelerinizi yazınız.

.....................................................................................................................................

.....................................................................................................................................

.....................................................................................................................................

.....................................................................................................................................

.....................................................................................................................................

YAZALIM



PEYGAMBERİMİZİN MEDİNE YILLARI

22

3. PEYGAMBERİMİZİN MEDİNE YILLARI 
Peygamber Efendimiz’in nübüvvet hayatı iki döneme ayrılmıştır. İlk 
vahyin geldiği 610 yılından Hicret’in gerçekleştiği 622 yılına kadar geçen 
süreye Mekke Dönemi, 622 yılından vefat ettiği 632 yılına kadar geçen 
süreye de Medine Dönemi denilmektedir. Müslümanların devletleşme 
sürecine girmeleri ve İslam’ın hızla yayılışı açısından Medine yılları 
büyük önem taşımaktadır.

3.1. Medine’de İslam Toplumunun Oluşumu 
Toplumda birlik ve beraberliği sağlayan unsurlar sizce nelerdir?

Peygamberimizin Hicret’ten hemen sonra dinî ve siyasi olarak attığı önemli adımlar şu 
şekildedir:

Mescid-i Nebevi’nin inşası

Muhacir ile ensarın kardeş ilan edilmesi

Medine’deki müşrik ve Yahudilerle Medine Sözleşmesi’nin imzalanması

Müslümanlar için Medine pazarının kurulması 

Mescid-i Nebevi’nin İnşası (622-623)
Peygamberimiz, Medine’de ilk olarak bir mescit yapmaya karar verdi. Mescid-i Nebevi’nin 
yapımında tüm Müslümanlar canla başla çalıştı. Tamamlanması yedi ay süren Mescid-i 
Nebevi; namaz kılınmasının yanı sıra toplantı ve istişare yeri,37 misafirhane,38 mahkeme,39 
hastane,40 askerî karargâh, elçilerin kabul edildiği yer ve ilim meclisi41 olarak da kullanılmıştır. 
Mescidin bitişiğine Peygamberimizin ailesinin kalacağı bölümler de yapılmıştır. 

37 bk. Vakıdi, Megazi, I, 209-213.
38 bk. İbni Mace, Sıyam, 52.
39 bk. Buhari, Salat, 83.
40 bk. Buhari, Salat, 77.
41 bk. Buhari, İlim, 6.

Görsel 1.8. Mescid-i Nebevi'nin günümüzden bir görünümü

Bu karekodla 
Peygamberimizin 
Medine Dönemi'yle 
ilgili e-içeriğe 
ulaşabilirsiniz.

https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=8fe646e9c79f002d880ff3967342c242&resourceType=1&resourceLocation=2


23

ÜNİTE1
İlk Ezan (622)
Mescidin inşası tamamlandığında na-
maz vaktinin duyurulması konusunda 
farklı öneriler ortaya atıldı. Çan veya 
boru çalma gibi öneriler diğer dinlerde 
de olduğu için kabul görmedi. Ashap-
tan Abdullah bin Zeyd (ra), Peygamberi-
mize gelerek gördüğü bir rüyayı anlattı. 
Rüyasında kendisine insanları namaza 
çağırmak için belli sözler öğretilmişti. 
Hz. Peygamber, Abdullah bin Zeyd’den 
(ra) bu cümleleri Bilal Habeşi’ye (ra) 
öğretmesini istedi.42 Bilal Habeşi (ra), 
Mescid-i Nebevi’nin üstüne çıkarak ezanı yüksek bir sesle okudu. Bilal Habeşî’nin (ra) 
okuduğu ezanı işiten Hz. Ömer, Peygamberimize aynı sözlerin rüyasında kendisine de 
öğretildiğini söylemiştir.43

Ashabısuffe (623)
Barınma ihtiyacı olan Müslümanlar için Mescid-i Nebevi’nin yanında, üzeri hurma 
dalları ile örtülü bir yer yapıldı. Buraya gölgelik anlamında ‘‘suffe’’, burada kalanlara 
ise “Ashabısuffe” adı verildi. Suffede, ilim tahsil etmek isteyen sahabiler yanında 
Medine’ye gelip barınacak yeri olmayan kimseler de kalırdı. Hz. Peygamber, suffede 
kalan sahabilerin yeme ve içme gibi ihtiyaçlarıyla yakından ilgilenirdi. Bazı sahabiler 
de Hz. Peygamber’in tavsiyesi üzerine Ashabısuffe’den olanları evlerine davet ederek 
onlarla yemeklerini paylaşırlardı.44

Suffede toplanan sahabiler daha çok Kur’an öğrenimiyle meşgul olurlardı. Hz. Peygamber; 
belli vakitlerde gelerek suffe ehline sohbetlerde bulunur45, Medine dışına İslam’ı anlatmak 
için bir kimse göndereceği zaman da bunların arasından birini seçerdi. Ashabısuffe, 
zamanlarının çoğunu Peygamberimizle geçirdikleri için hadislerin diğer insanlara aktarılıp 
öğretilmesinde önemli bir görev üstlenmişlerdir.46

Muhacir-Ensar Kardeşliği (Muahat) (623)
Peygamberimiz, Medine’ye gelir gelmez bir yandan mescidin inşası ile uğraşırken bir 
yandan da toplumun inşası için adımlar atmaya başlamıştı. Bunun için muhacirlerin her 
birini ensardan bir Müslümanla kardeş ilan etti.47 Peygamberimizin, Müslümanları bu 
şekilde birbirine kardeş kılmasına muahat denir.48 Böylece bütün varlıklarını Mekke’de 
bırakıp gelen muhacirlerin maddi ve manevi ihtiyaçlarının karşılanması için büyük bir 
destek sağlanmış oldu. 

42 bk. Ebu Davud, Salat, 27.
43 bk. Ebu Davud, Salat, 28.
44 bk. Müslim, Eşribe, 176.
45 bk. Buhari, İlim, 11.
46 bk. Hakim, Müstedrek, I, 153.
47 bk. Buhari, İtisam, 16.
48 bk. MEB Dinî Terimler Sözlüğü, s. 242. 

Görsel 1.9. Minarelerden günde beş vakit okunan ezan, 
müminleri namaza davet eder. (Sultanahmet Camii, 
İstanbul)



PEYGAMBERİMİZİN MEDİNE YILLARI

24

Medineli Müslümanlar, muhacirleri kardeş kabul edip ellerindeki imkânları onlarla 
paylaştılar. Bu sayede Peygamberimiz, kabile esasına bağlı olan kardeşlik anlayışının 
yerine din kardeşliği anlayışını tesis etmiştir. Aynı zamanda, muhacirleri dinî konularda 
ensara öğretici yaparak bir eğitim hareketi başlatmıştır. Bütün bu çabalar, her iki 
grubun kenetlenmiş bir şekilde müşrik, münafık ve Yahudi fitnelerine karşı birlikte 
hareket etmesini sağlamıştır. Ensarın, ticaret hayatında muhacirlerle iş birliği yapması, 
Müslümanları Medine’nin ekonomik hayatında söz sahibi kılmıştır. Çarşı pazarda 
İslam’ın ticari hayata getirdiği değerler uygulanmış ve Yahudilerin ensar üzerindeki 
ekonomik hâkimiyeti de kırılmaya başlamıştır.49 

Ensar ve muhacirin birbirlerine gösterdikleri muhabbet ve yardımlaşma, uhuvvet ve isar 
kavramlarıyla ifade edilir. Kardeşlik anlamında kullanılan uhuvvet kavramı, aynı ana 
babadan dünyaya gelenler arasındaki kan bağını belirtir. Bununla birlikte aynı inanç, 
değer ve dünya görüşünü paylaşan kişi ya da gruplar arasındaki dayanışma ruhunu 
da ifade eder.50 İsar ise "bir şeyi veya bir kimseyi diğerine üstün tutma, tercih etme" 
manasına gelir. Terim olarak isar; bir kimsenin, kendisi ihtiyaç içinde bulunsa bile sahip 
olduğu imkânları başkalarının ihtiyacını karşılamak üzere kullanması, başkasının yararı 
için fedakârlık yapmasıdır.51

Kıblenin Değişmesi (623)

Mekke Dönemi’nde ve Medine yıllarının başlarında Müslümanların kıblesi Kudüs’te bulunan 
Mescid-i Aksa idi. Peygamberimizin gönlü kıblenin Kâbe olması yönündeydi. Mekke’de 
namaz kılarken Kâbe’yi araya alır, Kudüs’e öyle yönelirdi.52 Yüce Allah, elçisinin gönlünde 
arzuladığı şeyi nasip ettiğini şu ayetlerle dile getirdi: “Biz senin yüzünü gökyüzüne 
çevirdiğini (vahiy beklediğini) görüyoruz. İşte şimdi, seni memnun olacağın bir kıbleye 
döndürüyoruz. Artık yüzünü Mescid-i Haram tarafına çevir. (Ey Müslümanlar!) Siz de 
nerede olursanız olun, (namazda) yüzlerinizi o tarafa çevirin...’’53 Hz. Peygamber, sahabileri 
ile Selimeoğulları mescidinde öğle namazını kılarken bu ayet nazil oldu. Bunun üzerine Allah 
Resulü, yönünü Kâbe’ye çevirerek namazını tamamladı.54 Hz. Peygamber’in, namazını iki 
ayrı kıbleye dönerek kıldığı bu mescit, Mescid-i Kıbleteyn (İki Kıbleli Mescit) adını almıştır. O 
günden itibaren Müslümanlar namazlarını Kâbe’ye yönelerek kılmaya başladılar.

Medine Sözleşmesi (623)

Bu sözleşme; Hz. Peygamber’in önderliğinde Hicret’ten kısa bir süre sonra Medine’de 
yaşayan Müslümanlar, Yahudiler ve müşrik Araplar arasında yapılmıştır. Allah Resulü, 
Medine Vesikası olarak da bilinen bu sözleşme ile muhacir ve ensarın tam bir dayanışma 
içinde olmasını, Medine’de taraflar arasında barış ortamının sağlanmasını ve dışarıya 
karşı birlikte hareket edilmesini amaçlamıştır. 

49 bk. Hüseyin Algül, "Muâhât", TDV İslam Ansiklopedisi, C 30, s. 306-307.
50 bk. Mustafa Çağrıcı, "Kardeşlik", TDV İslam Ansiklopedisi C 24, s. 485.
51 bk. Mustafa Çağrıcı, "İsar", TDV İslam Ansiklopedisi C 22, s. 490.
52 bk. Ahmed bin Hanbel, Müsned, I, 325.
53 Bakara suresi, 144. ayet.
54 bk. Buhari, Salat, 32.



25

ÜNİTE1
Medine Sözleşmesi ile aşağıdaki hususlar hedeflenmiştir:

Mekkeli müşriklerle Medine’deki müşrik ve Yahudilerin Müslümanlara karşı 
muhtemel iş birliğinin önüne geçilmesi,

Dışarıdan gelebilecek bir saldırı karşısında Medine’yi savunmada birlikteliğin 
sağlanması, 

Medine’de yaşayan dinî, siyasi ve etnik grupların iç işlerinde bağımsız, dış 
tehditlere karşı birlikte hareket etmesi,

Din ve vicdan hürriyetinin; can, mal ve namus güvenliğinin hukuki güvence 
altına alınması55 

Bu sözleşmenin kabul edilmesiyle Hz. Muhammed’in (sav), siyasi liderliği ve çıkabilecek 
anlaşmazlıklarda hakem olduğu teyit edilmiştir.56

Medine Pazarı (623) 
Allah Resulü Medine’ye hicret ettiği dönemde ticari hayat Yahudilerin kontrolündeydi. 
Müslümanlar daha çok tarımla uğraşırdı. Peygamberimiz, Müslümanların ticari hayatta 
da güçlü olmaları için bir pazar yeri belirledi ve bütün Müslümanların bu pazardan alışveriş 
yapmalarını istedi.57 Tüccarları çekmek ve daha uygun fiyata mal satışını temin etmek için 
pazar vergilerini kaldırdı. Bu pazar, Müslümanların İslami kurallar çerçevesinde ticaret 
yapabilmelerine imkân sağlamış ve ekonomik açıdan güçlenmelerine vesile olmuştur.

3.2. Müşriklerle Mücadele
Hz. Muhammed’in (sav) Mekkeli müşriklerle yaptığı savaşlar hakkında neler 
biliyorsunuz?

Allah’ın (cc) emirlerinden biri olan cihat, “dinî emirleri öğrenip ona 
göre yaşamak ve başkalarına öğretmek, iyiliği emredip kötülükten 
sakındırmaya çalışmak, İslam’ı tebliğ etmek, nefsin kötü isteklerine karşı 
mücadele vermek ve gerektiğinde din, vatan ve namus düşmanlarına 
karşı savaşmak” anlamlarına gelir.58 
55 bk. İbni Hişam, es-Siretü'n-Nebeviyye, C 2, s. 501-504.
56 bk. Mustafa Özkan, "Medine Vesikası", TDV İslam Ansiklopedisi, C Ek-2, s. 213.
57 bk. İbni Mace, Ticaret, 40.
58 bk. Ahmet Özel, "Cihad", TDV İslam Ansiklopedisi, C 7, s. 527.

Peygamberimizin Hicret sonrası Medine’de yeni bir toplum inşası için yap-
tığı faaliyetleri değerlendiriniz. Değerlendirmenizin sonuçlarını aşağıdaki 
bölüme yazınız.

...............................................................................................................................................

...............................................................................................................................................

...............................................................................................................................................

...............................................................................................................................................

DEĞERLENDİRELİM

Bu karekodla 
müşriklerle 
mücadele ile 
ilgili e-içeriğe 
ulaşabilirsiniz.

https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=2e0646e2689befaae05d1baa08623314&resourceType=1&resourceLocation=2


PEYGAMBERİMİZİN MEDİNE YILLARI

26

Peygamber Efendimiz, Mekke’den Medine’ye hicret ettikten hemen sonra müşriklerle 
mücadelesine fiilî olarak da devam etmiştir. İslam tarihinde Hz. Peygamber’in müşriklerle 
yaptığı bu mücadelelere seriyye ve gazve adı verilmiştir. Gazve, sözlükte “akın, gaza, din 
uğruna yapılan savaş” anlamlarına gelir. Bununla birlikte asker sayısı ve yapılış maksadı 
fark etmeksizin Hz. Muhammed’in (sav) bizzat katıldığı seferlerin tamamına gazve 
denir.59 Peygamberimizin bizzat katılmadığı, bir sahabi komutasında yapılan seferler 
ise seriyye olarak adlandırılır.60 Hz. Muhammed (sav), İslam’ı insanlara tebliğ ederken 
karşılaştığı zorlukları bu seriyye ve gazvelerle ortadan kaldırmıştır. İslam toplumunun 
güvenliğini de yine bu seferlerle sağlamıştır.

Bedir Gazvesi (624)
Mekkeli müşriklere ait büyük bir ticaret kervanı, 624 yılında Ebu Süfyan idaresinde 
Suriye’den Mekke’ye doğru yola çıktı. Peygamber Efendimiz, bunu haber alınca ashabını 
topladı ve kervanı durdurmak üzere üç yüz on beş kişilik bir orduyla harekete geçti.61 

Müşrikler, Müslümanların kervana yönelik bir sefer hazırladığını öğrenince yaklaşık bin 
kişilik bir ordu topladılar.62 Kervanın başında bulunan Ebu Süfyan, Müslümanların kendilerine 
doğru geldiğini öğrenince kervanı farklı yollardan Mekke’ye götürdü. Kervan kurtulmuş 
olmasına rağmen Mekkeli müşrikler Müslümanlarla savaşmaya karar verdiler. İki ordu 
624 yılı, Ramazan ayında, bir cuma günü karşı karşıya geldi.63 Hz. Peygamber, çadırının 
içerisinde kıbleye yönelerek ellerini açtı ve Allah’a (cc) şöyle yalvardı: “Allah’ım, senden 
ahdini ve vaadini (yerine getirmeni) diliyorum. Allah’ım, eğer (müminlerin yok olmasını) 
dilersen bugünden sonra sana ibadet edecek kimse kalmayacak!”64 Bir süre sonra “Yakında o 
topluluk bozulacak, arkalarını dönüp kaçacaklar.”65 ayetini okuyarak çadırından dışarı çıktı. 
Yüce Allah, Efendimiz’in bu yakarışına ilahi yardımıyla karşılık verdi. Bu durum Kur’an’da 
şöyle anlatılmaktadır: “Hani Rabbinizden imdat istiyordunuz! O da ‘Ben size birbiri ardınca 
gelecek bin melekle yardım göndereceğim!’ diye cevap vermişti!”66

59 bk. Hüseyin Algül, "Gazve", TDV İslam Ansiklopedisi, C 13, s. 488.
60 bk. Serdar Özdemir, "Seriyye", TDV İslam Ansiklopedisi, C 36, s. 565-566.
61 bk. İbni Hişam, es-Siretü'n-Nebeviyye, C 3, s. 261.
62 bk. Vakıdi, Megazi, I, 39.
63 bk. Vakıdi, Megazi, I, 2.
64 bk. Buhari, Cihat, 89.
65 Kamer suresi, 45. ayet.
66 Enfal suresi, 9. ayet.

OKUYALIM

رُونَ ﴿١٢٣﴾
ُ
مْ تَشْك

ُ
ك

َّ
عَل

َ
َ ل قُوا اللّٰهّٰ اتَّ

َ
 ف

ٌۚ
ة

َّ
تُمْ اَذِل

ْ
ُ بِبَدْرٍ وَاَن مُ اللّٰهّٰ

ُ
ك صََرَ

َ
قَدْ ن

َ
وَل

"Ant olsun ki Allah size, zayıf ve çaresiz iken Bedir’de de yardım etmişti. 
Allah’a isyandan sakının ki şükretmiş olasınız."

(Al-i İmran suresi, 123. ayet.)



27

ÜNİTE1
İki ordu birbirine hücum etti. Allah Resulü “Haydi kalkın! Genişliği göklerle yeryüzü kadar 
olan cennete!”67 diyerek ashabını teşvik ediyordu. Sayıca az olmalarına rağmen Müs-
lümanlar, Allah’ın (cc) yardımıyla zafere ulaştılar. Bedir’de müşriklerden yetmiş kişi öl-
dürülmüş, yetmiş kişi de esir alınmıştı. Esirlerden bazıları fidye ödemeleri, bazıları da 
Müslümanlara okuma yazma öğretmeleri karşılığında serbest bırakıldı.68

Bedir Gazvesi, İslam tarihi ve Müslümanlar açısından en önemli savaşlardan biridir. 
Bu zaferle Müslümanlar müşrikler karşısında üstünlük sağladılar. Bedir’e katılanlar 
Kur’an-ı Kerim’de övülmüştür.69 Müslümanların henüz güçlü olmadığı bir dönemde 
savaşa çıkma cesaretini gösteren bu kahramanlar, “Ashabıbedir” olarak nitelendirilmiş 
ve tarih boyunca hayırla yâd edilmişlerdir.70

Uhud Gazvesi (625)
Bedir Gazvesi’nin üzerinden çok geçme-
mişti. Mekkeli müşrikler Bedir’de yaşa-
dıkları yenilgiyi hazmedemiyorlardı. Bu 
yenilgi onlar için ağır kayıplarla sonuçlan-
mış, Ebu Cehil başta olmak üzere birçok 
müşrik Bedir’de öldürülmüştü. Müşrikler 
bu yenilginin intikamını almak istiyor-
du. Ebu Süfyan ve İkrime gibi Mekke’nin 
liderlerinden oluşan bir heyet, durumu 
değerlendirip Bedir’in intikamını almaya 
karar verdi.71 Mekkeliler savaş için hazır-
lık yapmaya başladılar. Kur’an-ı Kerim’de 
onların bu hazırlıkları hakkında şöyle buyrulmuştur: “Şüphesiz ki inkâr edenler malları-
nı, (insanları) Allah yolundan alıkoymak için harcıyorlar. Daha da harcayacaklar. Ama 
sonunda bu, onlara yürek acısı olacak ve en sonunda mağlup olacaklardır. Kâfirlikte 
ısrar edenler cehenneme toplanacaklardır.”72

Müşrikler üç bin kişilik bir ordu kurarak hazırlıklarını tamamladılar. Hz. Muhammed 
(sav), Mekkelilerin savaş hazırlığına karşı ne yapılması gerektiğini istişare etmek üzere 
ashabını topladı. Peygamber Efendimiz ve bazı sahabiler Medine’de kalıp savunma 
savaşı yapılması görüşündeydiler. Yaşı genç olanlar ve Bedir Gazvesi’ne katılamayan 
bazı sahabiler ise savunmada kalmak yerine meydan savaşı yapılmasını istediler. 
Allah Resulü, istişare neticesinde ağırlık kazanan meydan savaşı yapılması yönündeki 
görüşü kabul etti.73 Bu kararın ardından Müslümanlardan yaklaşık bin kişilik bir ordu 
hazırlandı.74

67 bk. Müslim, İmare, 145.
68 bk. Müslim, Cihat, 58.
69 bk. Al-i İmran suresi, 174. ayet.
70 bk. Buhari, Megazi, 11.
71 bk. İbni Hişam, es-Siretü'n-Nebeviyye, C 4, s. 5-6.
72 Enfal suresi, 36. ayet.
73 bk. Vakıdi, Megazi, I, 210-211.
74 bk. İbni Hişam, es-Siretü'n-Nebeviyye, C 4, s. 9.

Görsel 1.10. Uhud Dağı'nın günümüzden bir görünümü



PEYGAMBERİMİZİN MEDİNE YILLARI

28

Müslümanlar, Uhud Dağı’nın eteklerinde savaş düzenine geçtiler. Hz. Muhammed 
(sav), stratejik bir öneme sahip olan Ayneyn Geçidi’ne yaklaşık elli kişilik bir okçu grubu 
yerleştirdi. Bu grubun lideri olarak da Abdullah bin Cübeyr’i (ra) belirledi ve ona buranın 
önemini anlatarak kendisinden bir emir gelmedikçe bu bölgeyi asla terk etmemeleri 
talimatını verdi.75

Savaş başlamış ve Müslümanlar müşrikler karşısında üstün duruma geçmişlerdi. 
Müşriklerin verdiği ağır kayıplar nedeniyle Müslümanlar savaşı kazandıklarını 
düşündüler. Müslümanlardan bazıları savaş ganimeti toplamaya başladı. Bunu gören 
Ayneyn Tepesi’ndeki okçulardan çoğu, yerlerini terk edip meydana doğru koştular. 
Abdullah bin Cübeyr (ra) onları engellemek istediyse de başarılı olamadı. Bunun 
üzerine Halid bin Velid komutasındaki bir grup müşrik, Ayneyn Tepesi’ni terk etmeyen 
komutan Abdullah bin Cübeyr’i (ra) ve arkadaşlarını şehit edip Müslümanları arkadan 
kuşattı.76 Müslümanlar savaş düzenini kaybettiler. Bu esnada Peygamber Efendimiz’in 
dişi kırılmış ve miğferi parçalanmıştı.77 Allah Resulü, yüzündeki kanı silerek “Kendilerini 
Allah’a davet ediyor olduğu hâlde, Peygamber’inin başını yaran, dişini kıran bir kavim nasıl 
felah bulur!”78 diye üzüntüsünü dile getirdi. Bunun üzerine Yüce Allah, “Bu işte senin 
yapacağın bir şey yoktur. Allah ya tövbelerini kabul edip onları affeder ya da zalim 
olduklarından dolayı onlara azap eder.”79 ayetini indirdi. Çıkan kargaşada Peygamber 
Efendimiz’in öldürüldüğü yönünde çeşitli söylentiler yayılmaya başladı. Bazı sahabilerde 
artık savaşmaya gerek kalmadığı düşüncesi oluşmuştu. Müslümanların yaşadığı bu 
durum hakkında “Muhammed ancak bir peygamberdir. Ondan önce de peygamberler 
gelip geçmiştir. Şimdi o ölür ya da öldürülürse siz gerisin geriye (eski dininize) mi 
döneceksiniz? Kim geri dönerse Allah’a hiçbir şekilde zarar vermiş olmayacaktır. 
Allah şükredenleri mükâfatlandıracaktır.”80 ayeti nazil olmuştur.

Ashap arasında yaşanan bu panik havası, Peygamber Efendimiz’in hayatta olduğunun 
anlaşılmasıyla dağılmıştı. Tekrar savaş düzenine geçen Müslümanlar, müşrikler Uhud’u 
terk edene kadar savaşmaya devam etmişlerdir.

Her iki taraf da Uhud Gazvesi’nde ağır kayıplar verdi. Savaş sonunda yetmişe yakın 
sahabi şehit oldu.81 Peygamber Efendimiz’in amcası Hz. Hamza, Ebu Süfyan’ın karısı 
Hind’in görevlendirdiği Vahşî tarafından şehit edilmişti. Yaralıların sayısı da hayli 
fazlaydı. Kadın sahabiler yaralılara su vermek için savaş meydanında oradan oraya 
koşturuyorlardı. Bu durumu Enes bin Malik (ra) şöyle anlatmaktadır: “Ben Uhud günü 
Ebu Bekir’in kızı Aişe ile Ümmü Süleym’i gördüm. Eteklerini toplamış koşturuyorlardı... 
Sırtlarında su kırbaları taşıyorlar ve yaralılara su veriyorlardı.”82

75 bk. Buhari, Cihat, 164.
76 bk. İbni Sad, et-Tabakat, C 2, 41.
77 bk. İbni Hişam,es-Siretü'n-Nebeviyye, C 4, s. 28-29..
78 Müslim, Cihat ve Siyer, 104.
79 Al-i İmran suresi, 128. ayet.
80 Al-i İmran suresi, 144. ayet.
81 bk. Buhari, Megazi, 10.
82 Buhari, Menakıbü’l-Ensar, 18.



29

ÜNİTE1
Uhud Gazvesi ve bu gazvede Müslümanların yaşadığı olaylar, İslam tarihinde önemli 
bir yere sahiptir. Resulullah’ın emrine uymayıp yerlerini terk eden okçular zaaf 
göstermişlerdi.Müslümanların lehine olan savaş, bu sebeple aleyhte sonuçlanmıştı. Bu 
durum, Kur’an-ı Kerim’de şöyle ifade edilmektedir: “Düşmanınıza iki mislini verdirdiğiniz 
kayıp kendi başınıza gelince ‘Bu nereden başımıza geldi?’ mi diyorsunuz? De ki: ‘O, 
kendinizdendir.’ Doğrusu Allah her şeye kadirdir.”83

Hendek Gazvesi (627)
Uhud Gazvesi’nin üzerinden iki yıl geçmişti. Hicret’in beşinci yılıydı.84 Bu geçen süre 
içinde Medine’de yaşayan Yahudiler ile Müslümanlar arasında birtakım sorunlar ortaya 
çıkmıştı. Hz. Peygamber’le yaptıkları anlaşmayı ihlal eden Yahudilerin Nadiroğulları Ka-
bilesi Hayber’e sürülmüştü.85 Bunu hazmedemeyen Nadiroğulları, Mekkeli müşriklerle 
iş birliği yapıp onları Resulullah’a karşı kışkırtmaya başladılar. Müşriklerin ve Yahudi-
lerin bu kışkırtmaları neticesinde Arap kabileleri, on  binden fazla askerden oluşan bir 
ordu hazırladı. Bundan haberdar olan Allah Resulü, hemen bir istişare heyeti oluşturdu. 
Sahabilerden Selman Farisi (ra), “Ya Resulallah! Biz İran’da iken düşman atlılarını dur-
durmak için etrafımıza çepeçevre hendek kazardık.” dedi. Bu fikri beğenen Hz. Pey-
gamber ve arkadaşları, vakit kaybetmeden şehrin etrafında belirlenen yerlere hendek-
leri kazmaya başladılar. Hz. Peygamber; hendek kazılırken bizzat çalışmış, arkadaşları-
nın zorlandığı yerlerde onlara yardımcı olmuştur.86 

Hendek kazma işi devam ederken düşman ordusu toplanmaya başladı. Müslümanların 
sayısı yaklaşık olarak üç bin kişiydi. Savaştan hemen önce Yahudilerin Kurayzaoğulları 
Kabilesi, Peygamber Efendimiz’e verdikleri sözden dönerek müşriklerin safına katıldı. 
Ancak devam eden süreçte Yahudilerin 
müşriklerle yaptığı bu ittifak bozuldu.87 
Kuşatmayı aşamayan müşrikler, top-
yekûn bir saldırı hazırlığı planladılar. 
Onlar bu hazırlığı yaparken Efendimiz 
de ashabına, Allah’ın (cc) onları bir çöl 
kasırgası ile perişan edeceği haberini 
verdi.88

Kuşatma uzadı ancak müşrikler amaçlarına ulaşamadılar. İlerleyen günlerde gıda ihtiyacı 
da artmaya başladı. Bu durum müşriklerin kuşatmadan vazgeçmeyi düşünmelerine 
sebep oldu. Ardından gelen şiddetli bir kasırgayla birlikleri dağıldı. İstemeseler de 
büyük bir moral bozukluğuyla Mekke’ye dönmek zorunda kaldılar. Müşriklerin hiçbir 
şey elde edemeden geri dönmelerini Yüce Allah Kur’an-ı Kerim’de şöyle anlatmaktadır: 
83 Al-i İmran suresi, 165. ayet.
84 bk. Vakıdi, Megazi, II, 440-441.
85 bk. Ebu Davud, İmare, 22-23.
86 bk. Nesai, Cihat, 42.
87 bk. Vakıdi, Megazi, II, 482.
88 bk. Müslim, Cihat ve Siyer, 99.

Peygamber Efendimiz’in müşriklerle 
olan mücadelesinde gazvelerin öne-
mi nedir? Düşüncelerinizi arkadaş-
larınızla paylaşınız.

PAYLAŞALIM



PEYGAMBERİMİZİN MEDİNE YILLARI

30

“Allah, inkâr edenleri, hiçbir hayra ulaşmaksızın kin ve öfkeleriyle geri çevirdi. Allah, 
savaşta müminlere kâfi geldi. Allah kuvvetlidir, mutlak güç sahibidir.”89

Hendek Gazvesi’nde altı Müslüman şehit oldu.90 Medine’ye gelen müşrikler amaçlarına 
ulaşamadı. Efendimiz’in istişarelerinin ve takip ettiği stratejilerinin bu zaferde büyük bir etkisi 
oldu. Savunma savaşlarının sonuncusu olan Hendek’ten sonra Müslümanlar için artık yeni 
bir dönem başladı. Müşrikler bir daha Müslümanlara saldırmaya cesaret edemeyeceklerdi. 
Allah Resulü de “Artık biz onlara karşı savaşacağız. Onlar ise bize karşı savaşamayacaklar.”91 
buyurarak üstünlüğün bundan böyle Müslümanlara geçtiğini ifade etmiştir.

3.3. Yahudi ve Hristiyanlarla İlişkiler
Peygamber Efendimiz’in diğer din mensuplarına göndermiş olduğu mektuplar 
hakkında neler biliyorsunuz? 
İslamiyet’ten önce Arap Yarımadası’nda farklı dinlere mensup insanlar 
yaşamaktaydı. Putperestler dışında sayıca en fazla olanlar Yahudiler ve 
Hristiyanlardı. Yahudi ve Hristiyanlar Kur’an-ı Kerim’de Ehlikitap olarak 
isimlendirilmişlerdir. Ehlikitap, “ilahi bir kitaba inananlar” anlamına gelir. 
Bu ifade, Müslümanlar dışında kendilerine kutsal kitap indirilmiş din men-
supları için kullanılır.92

89 Ahzab suresi, 25. ayet.
90 bk. İbni Hişam, es-Siretü'n-Nebeviyye, C 4, s. 214.
91 Buhari, Megazi, 30.
92 bk. Remzi Kaya, "Ehl-i kitap", TDV İslam Ansiklopedisi, C 10, s. 516.

OKUYALIM

Bedeni toz toprak içinde kalana kadar arkadaşları ile hendek kazan Resulullah, bir 
yandan da Abdullah bin Revaha’nın (ra) şu beyitlerini yüksek sesle söylüyordu:

لوَْلاَ أنَْتَ مَا اهْتدَيَْناَ 
وَلاَ تصََدَّقْناَ وَلاَ صَلَّيْناَ
فأَنَْزِلِ السَّكِينةََ عَليَْناَ

وَثبَِّتِ الأقَْداَمَ إِنْ لاقَيَْناَ
إِنَّ الألُىَ قدَْ بغَوَْا عَليَْناَ
إِذاَ أرََادوُا فِتنْةًَ أبَيَْناَ

“Vallahi, eğer sen olmasaydın (ya Rab!) doğruyu bulamazdık,
Zekâtı da veremezdik, namaz da kılamazdık,

Üzerimize indiriver sekinet,
Sabitle ayaklarımızı, karşılaşırsak şayet,

Zira onlar kışkırtmışlardır bizi,
Bildikleri hâlde fitneden çekindiğimizi.”

(bk. Buhari, Cihat, 34.)

Bu karekodla 
Yahudi ve 
Hristiyanlarla 
ilişkiler ile 
ilgili e-içeriğe 
ulaşabilirsiniz.

https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=df50030393b5d29a600128f40e1ad2cf&resourceType=1&resourceLocation=2


31

ÜNİTE1
Hristiyanlarla İlişkiler
Hicret’ten önce Peygamber Efendimiz ve ashabı, Mekke’de müşriklerin baskısından kur-
tulup İslam’ı rahatça yaşamak için bir yol arıyordu.93 Necaşi denilen Habeşistan hüküm-
darı, adaletiyle meşhur Hristiyan bir kraldı. Efendimiz, ashabıyla yaptığı istişareler neti-
cesinde onlara “Habeşistan’a giderseniz orada, ülkesini adaletle yöneten bir kral vardır. 
Allah size içinde bulunduğunuz durumdan bir çıkış ve kurtuluş yolu gösterinceye kadar 
orada kalın.”94 tavsiyesinde bulundu. Sahabeden bir grup 615 yılında Habeşistan’a hicret 
etti. Bunlar, Habeşistan’da güzel bir şekilde karşılandı. Sonrasında daha kalabalık ikinci 
bir grup da Habeşistan’a hicret etti. Mekkeli müşrikler bu hicretten rahatsız oldular ve 
Müslümanların kendilerine teslim edilmesi için Necaşi’ye gittiler. Müslümanlar adına 
Cafer bin Ebu Talib (ra) bir konuşma yaptı. Tarafları dinleyen Necaşi, Müslümanlara şun-
ları söyledi: “Gidin, artık bu topraklarda serbestsiniz! Kim size kötü bir söz söylerse zarar 
görür. Bana dağlar kadar altın bağışlasalar sizin en ufak bir zarar dahi görmenize izin 
vermeyeceğim...”95 Müslümanlar, Necaşi’nin vefatına kadar Habeşistan’da dinlerini öz-
gürce yaşadılar.96 Efendimiz, onun bu iyiliğini hiçbir zaman unutmadı. Necaşi’nin vefatını 
“Bugün güzel bir insan hayata veda etti, kalkın da kardeşinizin namazını kılın!” 97 sözleriyle 
duyurdu. Sonrasında da bizzat kendisi, onun için gıyabi cenaze namazı kıldırdı.98

Hudeybiye Antlaşması’ndan sonra Hz. Peygamber, çevre ülkelerin hükümdarlarına 
İslam’a davet mektupları göndermeye başladı. Bu mektuplardan ilki dönemin Bizans 
imparatoruna gönderildi. O, Peygamber Efendimiz’in getirdiği ilahi mesajları merak etmiş 
ve mektubu okumuştu. Bu mektupta şu ifadeler yer alıyordu: “(Söze) bağışlaması bol ve 
merhameti çok olan Allah’ın adıyla başlarım. Allah’ın kulu ve Resulü Muhammed’den 
Bizans’ın lideri Hirakl’e! Hidayete tabi olanlara selam olsun. Seni İslam’a davet ediyorum. 
Müslüman olursan barış ve esenlik bulursun ve Allah ödülünü iki kat verir. Eğer İslam’ı 
kabul etmezsen Bizans halkının günahı senin boynunadır. ‘… Ey Ehlikitap! Sizinle bizim 
aramızda müşterek olan bir söze gelin. Yalnız Allah’a kulluk yapalım. O’na hiçbir şeyi 
ortak koşmayalım ve Allah’ı bırakıp da içimizden bazıları diğer bazılarını Rab edinmesin. 
Eğer yine yüz çevirirlerse şahit olun ki biz Müslümanlarız, deyin.’”99

93 Nahl suresi, 41. ayet.
94 bk. Beyhaki, es-Sünenü’l-Kübra, IX, 17.
95 bk. Ahmed bin Hanbel, Müsned, I, 202.
96 bk. Ahmed bin Hanbel, Müsned, V, 291.
97 Buhari, Menakıbü’l-Ensar, 38.
98 bk. Buhari, Cenaiz, 4.
99 Müslim, Cihat ve Siyer, 74.

Al-i İmran suresi, 70. ve Maide suresi, 77. ayetlerin meallerini
aşağıdaki genel ağ adresinden bularak okuyunuz. Ayetlerin mesajını 
sınıfta arkadaşlarınızla değerlendiriniz.
https://kuran.diyanet.gov.tr/mushaf/

DEĞERLENDİRELİM



PEYGAMBERİMİZİN MEDİNE YILLARI

32

Müslümanların Ehlikitap’la olan münasebetlerinde önde gelen hususlardan biri de cizyedir. 
Cizye, gayrimüslimlerden alınan bir çeşit vergidir. Kur’an-ı Kerim’de cizye konusuyla ilgili 
şöyle buyrulur: “Kendilerine kitap verilenlerden Allah’a ve ahiret gününe inanmayan, 
Allah ve Resulü’nün haram kıldığını haram saymayan ve hak dini kendine din edinmeyen 
kimselerle, onlar küçük düşürülerek ve kendi elleriyle cizye verinceye kadar savaşın.”100 
Bu ilahi emir gereğince Efendimiz, İslam’ı kabul etmeyen ama İslam topraklarında 
yaşayan gayrimüslimlerden cizye alınmasını emretti. Sefere gönderdiği komutanlardan, 
savaşmadan önce karşı tarafı İslam’a davet etmelerini istedi. Bu davet kabul edilmediği 
takdirde cizye vermeleri suretiyle onları kendi dinlerinde bırakmalarını ancak bu da kabul 
edilmezse onlarla savaşmalarını söyledi.101

İslam toplumunda yaşayan gayrimüslimlerin hakları konusunda çok titiz davranan 
Efendimiz, bu konuda ashabını da şu sözlerle uyarmıştır: “Bilesiniz ki! Kim bizimle an-
laşmış bir gayrimüslime haksızlık ederse, onun hakkını eksik verirse, ona gücünün üs-
tünde şeyler yüklerse veya gönülsüz olarak ondan bir şey alırsa ben kıyamet gününde o 
kişinin hasmıyım.”102

Gayrimüslimlerle olan ilişkilere bir başka örnek de Necran Hristiyanları’yla yapılan 
antlaşmadır. Efendimiz, kendileriyle antlaşma yaptığı Necran Hristiyanları’na gerekli 
özgürlüğü tanımış, onların dinlerini yaşamalarına imkân sağlamıştır. Onlara belli 
aralıklarla göndermiş olduğu elçiler ve mektuplar aracılığıyla antlaşmalarına sadık 
kalmaları tavsiyesinde bulunmuştur.103

Yahudilerle İlişkiler
Yahudilerle münasebetler özellikle Hicret’ten sonraki yıllarda başladı. Medine; Müslü-
manlarla birlikte Yahudiler, müşrikler ve az da olsa Hristiyanların yaşadığı bir şehirdi.
100 Tevbe suresi, 29. ayet.
101 bk. Ebu Davud, Cihat, 82.
102 Ebu Davud, İmare, 31-33.
103 bk. Nesai, Kasame, 46-47.

Görsel 1.11. “İnsanlar arasında hükmettiğiniz zaman adaletle hükmediniz.” mealindeki Nisa suresi, 58. 
ayetin hattı (Nazif Bey)



33

ÜNİTE1
Allah Resulü, Medine’ye hicretinin hemen sonrasında toplumsal düzeni sağlamak için 
muhacirle ensarı kardeş ilan etmişti. Bu amaçla yaptığı diğer bir uygulama da Medine 
Vesikası idi. Bu antlaşma Medine’de yaşayan bütün kesimleri kapsıyordu. Yahudilerin 
de kişisel ve kamusal hakları bu antlaşma ile güvence altına alınmıştı.104

Bedir Gazvesi’nde Müslümanların kazandığı zafer Yahudileri endişelendirmişti. Bazı 
Yahudiler, insanları Müslümanlar aleyhinde kışkırtıyordu. Efendimiz de onları bu 
konuda sürekli uyarıyordu. Bedir Gazvesi’nden dönen Efendimiz, Yahudi bir kabile olan 
Kaynukaoğullarını çağırıp onları tatlı bir dille İslam’a davet etti. Fakat onlar bu davete, 
“Ey Muhammed! Kureyş’ten savaş bilmeyen tecrübesiz bir toplumla savaşmış olman 
seni aldatmasın. Eğer sen bizimle savaşsaydın bizim nasıl bir topluluk olduğumuzu 
ve bizim gibi bir cemaatle hiç karşılaşmamış olduğunu anlayacaktın.”105 şeklinde 
karşılık vermişlerdir.

Bir diğer Yahudi Kabilesi olan Nadiroğulları da Müslümanlar ile yaptıkları antlaş-
mayı ihlal edecek davranışlar sergilemeye başladılar. Bu ihanetlerini daha ileriye 
götürüp Peygamber Efendimiz’e suikast planladılar.106 Peygamberimiz, bu planın 
farkına vararak ashabından bir ekibi, onların din adamlarından oluşan bir topluluk-
la konuşmaları için görevlendirdi. Ancak Yahudilerin niyeti Efendimiz’le anlaşmak 
değildi. Hz. Peygamber, Nadiroğullarının kendisini öldürmek istediklerini ashabına 
bildirerek hazırlık yapmalarını istedi. Nadiroğullarına da antlaşmaya ihanet etme-
leri sebebiyle on gün içinde Medine’yi terk etmeleri gerektiğini bildirdi. Medine’de 
yaşayan münafıkların desteklediği Nadiroğulları, Resulullah’ın bu uyarısını dikkate 
almayarak savaşmak istediklerini bildirdiler. Resulullah, Nadiroğullarını kuşatma al-
tına aldı. On beş gün süren kuşatmadan sonra münafıkların vadettiği yardımı göre-
meyen Yahudiler, teslim olup Medine’yi terk etmek zorunda kaldılar.107 Haşr suresi, 
Nadiroğullarına düzenlenen bu gazve üzerine nazil oldu. Yahudiler, tüm bu yaşadık-
larından ders almadılar. Hendek Gazvesi’nde müşriklerin safında savaştılar. Orada 
da kaybeden taraf oldular.

104 bk. İbni Hişam, es-Siretü'n-Nebeviyye, C 3, s. 31-35.
105 Ebu Davud, İmare, 21-22.
106 bk. Vakıdi, Megazi, I, 363.
107 bk. İbni Sad, et-Tabakat, C 2, 57-58.

Peygamber Efendimiz, bir gün ashabıyla birlikte otururken yanından bir ce-
naze geçmiş, o da hürmeten ayağa kalkmıştı. Sahabiler, Efendimiz’in bu dav-
ranışına bir anlam veremeyip “O bir Yahudi’dir.” deyince Resulullah “O da bir 
can değil mi?” diye cevap vermişti. 

(bk. Müslim, Cenaiz, 81.)

Hz. Peygamber'in bu tavrını, Ehlikitap'la ilişkileri açısından arkadaşları-
nızla değerlendiriniz.

DEĞERLENDİRELİM



PEYGAMBERİMİZİN MEDİNE YILLARI

34

Medine’de yaşayan bir diğer Yahudi Kabilesi Kurayzaoğulları da Hendek Gazvesi’nde 
Müslümanlara ihanet ettiler.108 Peygamber Efendimiz, Hendek Gazvesi’nin hemen 
ardından ordusuna emir vererek hiç durmadan Kurayzaoğullarının yaşadığı yere 
yönelmelerini söyledi. Kurayzalıların kalesi kuşatma altına alınarak fethedildi. Böylece 
onlardan gelecek tehlikeler ortadan kaldırılmış oldu.109

Medine’de ticaretle uğraşan ve savaşlara katılmayan Yahudiler de vardı. Bunlar aynı 
şekilde Müslümanlarla yaşamaya ve ticaretlerini yapmaya devam ettiler. Peygamber 
Efendimiz, yaşanan olumsuzluklara rağmen Ehlikitab’ı her fırsatta anlaşmaya ve 
İslam’a davet etmiştir. Onlara İslam’a girmelerini teşvik etmek amacıyla “Kitap ehli 
olan iki topluluktan kim Müslüman olursa onun için iki kat mükâfat vardır. O, bizimle 
aynı haklara ve sorumluluklara sahiptir. Müşriklerden kim Müslüman olursa ona da bir 
mükâfat vardır ve o da bizimle aynı haklara ve sorumluluklara sahiptir.”110 buyurmuştur. 
Peygamber Efendimiz, Yahudilerle ilişkilerinde onlara karşı kin gütmemiş, barış ve 
iyilik yolunu seçmiştir. Bununla beraber Allah Resulü, Ehlikitap'la ilişkilerde her zaman 
ölçülü olunmasını tavsiye etmiştir. O, hayatın hiçbir alanında Hristiyanlara ve Yahudilere 
benzememek gerektiğini vurgulamış, bu konuda ashabını uyarmıştır.111

Peygamberimizin diğer din mensuplarıyla ilişkilerinin dayandığı ilkeler
Ehlikitap'la ilişkilerinde barışı ve iyilik yolunu tercih etmiştir.
Her fırsatta onları İslam’a davet etmiştir.
Toplumsal hayatta birlikte yaşama konusunda antlaşmalar yapmıştır.

Müslümanlara, onlara benzememek gerektiğini bildirmiştir.

3.4. Mekke’nin Fethi
Sizce Mekke şehrinin İslam tarihi açısından önemi nedir?

628 yılı, Hicret’in altıncı senesiydi. Efendimiz, rüyasında kendisinin 
emniyet içinde Kâbe’ye girdiğini ve Kâbe’nin anahtarını alıp Arafat’a 
çıktığını görmüştü. Bunun üzerine umre yapmaya niyet etti ve ashabına 
da bunu duyurdu. Allah Resulü, hazırlıklarını tamamladıktan sonra 
ashabından kalabalık bir toplulukla Mekke’ye doğru yola çıktı.112 Umre 
niyetiyle yola çıkıldığı için Efendimiz, ashabından yanlarına sadece 
bir kılıç ve kurbanlık almalarını istedi. Yolculuk boyunca herkes bir 
ağızdan telbiye getiriyordu. Efendimiz niyetini belli etmek için Mekke’ye 
bir elçi gönderdi.113 Ancak Mekke yolundayken elçi geri geldi ve müşriklerin onları 
şehre sokmayacaklarını Peygamberimize haber verdi. Peygamber Efendimiz durumu 
ashabıyla istişare etti. Bu istişare neticesinde ashap, “Allah ve Resulü daha iyi bilir ki 
biz buraya umre yapmak niyeti ile geldik. Kimseyle savaşmak için gelmedik. Fakat kim 
Beytullah ile aramıza girip bizi Kâbe’yi tavaftan alıkoyarsa onunla savaşırız.” diyerek 
kararlılıklarını belirttiler.114

108 bk. Vakıdi, Megazi, II, 454-460.
109 bk. Buhari, Megazi, 31.
110 Ahmed bin Hanbel, Müsned, V, 259.
111 bk. Ebu Davud, Libâs, 4.
112 bk. Müslim, İmare, 71.
113 bk. Vakıdi, Megazi, II, 573.
114 bk. Abdürrezzak, Musannef, V, 330.

Bu karekodla 
Mekke’nin fethi 
ile ilgili e-içeriğe 
ulaşabilirsiniz.

https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=b8548fc3c3460be0db9f92a2a70e3f1d&resourceType=1&resourceLocation=2


35

ÜNİTE1
Müslümanlar, Mekke yakınlarındaki Hudeybiye mevkisine geldiklerinde Huzaa Kabilesi 
lideri Büdeyl, Peygamberimizin yanına geldi ve Mekkelilerin savaşmak niyetinde 
olduklarını bildirdi. Resulullah, ona savaşmak için değil, sadece umre yapmak niyetiyle 
geldiklerini belirtti. Bir antlaşma yapabileceklerini söyledi. Fakat müşrikler isterlerse 
onlarla savaşabileceklerini de kararlı bir şekilde ifade etti.115

Büdeyl, Peygamber Efendimiz’in bu sözlerinden sonra hemen Mekke’nin yolunu tuttu. 
Mekkelilere “Ey Kureyş topluluğu! Gerçek şu ki Muhammed hakkında acele karar 
veriyorsunuz. O; savaş niyetiyle değil, sadece bu Beyt’in değerini yüceltmek maksadıyla 
ziyaret için geldi.”116 diyerek müşriklere olanları aktardı. Bu sözleri dinleyen kişilerden 
biri olan Urve de “Bu adam size hayır ve iyilik yolunu gösteriyor. O yolu kabul ediniz! Ve 
beni ona gönderiniz.” dedi. Bizzat Allah Resulü ile görüşmek üzere Hudeybiye’ye gitti. 
Hz. Peygamber, Büdeyl’e söylediklerini aynen ona da söyledi. Urve, görüşme esnasında 
ashabın Resulullah’a göstermiş olduğu sevgi ve saygıdan çok etkilendi. Mekke’ye dönerek 
yaşadıklarını dostlarına anlattı ve Hz. Muhammed (sav) ile antlaşma teklifini yineledi.117

Hz. Peygamber, bu görüşmelerden sonra Hz. 
Osman’ı elçi olarak Mekke’ye gönderdi. Hz. Osman 
Mekke’den bir süre dönmeyince ashabın arasın-
da onun öldürüldüğüne dair haberler dolaşmaya 
başladı.118 Bunun üzerine Allah Resulü “Bu kavim-
le savaşmadıkça buradan ayrılmayacağız.” buyu-
rarak ashabını hemen, orada bulunan bir ağacın 
altında kendisine biat etmeye çağırdı.119 Sonra 
tek tek herkesin elini tutarak şehit oluncaya kadar 
çarpışmak üzere onlardan söz aldı. Bu olay, Pey-
gamber Efendimiz ve arkadaşları daha o ağacın 
altındayken inen şu ayet ile Rıdvan Biati olarak ta-
rihe geçmiştir: “Ant olsun ki o ağacın altında sana 
biat ederlerken Allah, o müminlerden razı olmuştur. Kalplerinde olanı bilmiş, onlara 
güven duygusu vermiş ve onları pek yakın bir fetihle ödüllendirmiştir.”120

Burada gösterilen kararlılık Mekkeli müşriklerin kalplerine korku salmıştı. Bunun üzeri-
ne Hz. Osman’ı serbest bıraktılar ve Süheyl bin Amr’ı Müslümanlarla antlaşma yapmak 
üzere Hudeybiye’ye gönderdiler.121 Uzun müzakerelerden sonra Hudeybiye’de Müslü-
manlar ile Mekkeli müşrikler arasında bir antlaşma imzalandı.

115 bk. Buhari, Şurut, 15.
116 bk. Ahmed bin Hanbel, Müsned, IV, 324.
117 bk. Buhari, Şurut, 15.
118 bk. Ahmed bin Hanbel, Müsned, IV, 324.
119 bk. Buhari, Cihat, 110.
120 Fetih suresi, 18. ayet.
121 bk. Buhari, Şurut, 15.

Görsel 1.12. Mescid-i Nebevi'nin 
kapısından bir detay "Muhammedün 
Resulullah"



PEYGAMBERİMİZİN MEDİNE YILLARI

36

Hudeybiye Antlaşması’nın Bazı Maddeleri:

Müslümanlar o yıl umre yapamayacaklar, ertesi yıl ise sadece üç günlüğüne 
umre için Mekke’de bulunabilecekler.

Mekkeli bir kimse Medine’ye sığınırsa velisinin isteği üzerine geri verilecek 
fakat bir Müslüman Mekke’ye sığınırsa iade edilmeyecek.

Arap kabileleri, taraflardan istedikleriyle ittifak yapabilecekler.

Taraflar uyduğu sürece antlaşma on yıl geçerliliğini sürdürecek.

Hudeybiye’de yaklaşık yirmi gün kalan Müs-
lümanlar Medine’ye döndüler. Sahabiler, o yıl 
umre yapamadıkları için mahzundu. Mekke ile 
Medine arasında Fetih suresi vahyolunmuş ve 
bunun üzerine Peygamber Efendimiz şöyle bu-
yurmuştur: “Bu gece bana öyle bir sure indi ki 
o, benim için üzerine güneşin doğduğu dünya-
dan daha sevimlidir.”122 Efendimiz inen ayetleri 
ashabına okumaya başladı: “Biz sana doğrusu 
apaçık bir fetih ihsan ettik. Böylece Allah, se-
nin geçmiş ve gelecek günahını bağışlar. Sana 
olan nimetini tamamlar ve seni doğru bir yola iletir. Ve sana şanlı bir zaferle yardım 
eder.”123 Artık Müslümanların kalplerine bir ferahlık gelmiş, üzüntüleri hafiflemişti. Yüce 
Allah, inen ayetlerde Hz. Peygamber’in rüyasında gördüğü şekilde Müslümanların Mek-
ke’ye gireceklerinin müjdesini de veriyordu: “Ant olsun ki Allah, Elçisi’nin rüyasını doğru 
çıkardı. Allah dilerse siz güven içinde başlarınızı tıraş etmiş ve kısaltmış olarak, kork-
madan Mescid-i Haram’a gireceksiniz. Allah sizin bilmediğinizi bildi ve size bundan 
başka yakın bir fetih daha verdi.”124

İki yıl sonra Kureyşliler antlaşmayı bozdular. Bunun üzerine Efendimiz gizliden sefer 
hazırlığına başladı. Hazırlıklar tamamlandı ve artık sefer vakti geldi. Medine’den az 
sayıda askerle ayrılan Efendimiz, müttefiklerin de orduya katılmasıyla yaklaşık on bin 
kişilik bir ordu oluşturdu. İslam ordusu bir gece vakti Mekke’ye yakın bir mesafede 
konakladı. Artık Mekkelileri durumdan haberdar etmek gerekiyordu. Peygamber 
Efendimiz, her askerin ayrı bir ateş yakmasını istedi.125 Bu arada İslam ordusu 
hakkında keşfe çıkan Ebu Süfyan ve iki arkadaşı Müslümanlar tarafından yakalandı. 
Peygamberimize getirilen Ebu Süfyan ve arkadaşları o gece Müslüman oldular.126 
Peygamber Efendimiz, Mekke halkının emniyette olacağı yerleri sayarken Ebu Süfyan’ın 
evini de ekledi ve şöyle buyurdu: “Kim Ebu Süfyan’ın evine sığınırsa güvendedir. Kim 
evinden dışarı çıkmazsa güvendedir. Kim Mescid-i Haram’a girerse o da güvendedir.”127 
Bunun üzerine Mekke’ye dönen Ebu Süfyan, Kâbe’de Mekke halkına, “Ey Kureyşliler! 
İşte Muhammed! Karşı koyamayacağınız bir güçle geldi.”128 diye seslenerek kendilerine 
tanınan güvenceleri onlara aktardı. 
122 Buhari, Fedailü’l-Kur’an, 12.
123 Fetih suresi, 1-3. ayetler.
124 Fetih suresi, 27. ayet.
125 bk. Buhari, Megazi, 49.
126 bk. Vakıdi, Megazi, II, 745.
127 Ebu Davud, İmare, 24-25.
128 bk. İbni Hişam, es-Siretü'n-Nebeviyye, C 5, s. 62.

Görsel 1.13. “Şüphesiz biz sana apaçık bir fetih 
verdik.” mealindeki Fetih suresi, 1. ayetin hattı



37

ÜNİTE1
Artık Mekke’nin kapıları Müslümanlara ardına kadar açılmıştı. Efendimiz devesinin üze-
rinde Mekke’ye girerken sesli bir şekilde Fetih suresini okuyordu. O esnada tevazu ile 
başını önüne eğmişti. Bir yandan da dilinden “Hayat ancak ahiret hayatıdır.”129 sözleri 
dökülüyordu.130 Mekke’nin fethinin ardından Kâbe, etrafındaki putlardan temizlendi ve 
yeniden tevhidin merkezi hâline geldi.

Onca yıl Peygamber Efendimiz’e her türlü düşmanlığı yapan müşrikler; pişmanlık, korku 
ve endişe içinde kendileri için verilecek emri bekliyorlardı. Allah Resulü, Mekke halkına 
dönerek “Ey Kureyş topluluğu! Şimdi benim, sizin hakkınızda ne yapacağımı düşünüyor-
sunuz?” diye sormuş, Kureyşliler de şöyle karşılık vermişlerdi: “Biz senin hayır ve iyilik 
yapacağını umarak ‘İyilik yapacaksın!’ deriz. Sen, kerem ve iyilik sahibi bir kardeşsin! 
Kerem ve iyilik sahibi bir kardeş oğlusun!..” Bunun üzerine Resulullah “Ben de Hz. Yu-
suf’un kardeşlerine dediği gibi ‘Size bugün hiçbir başa kakma ve ayıplama yok! Allah 
sizi affetsin! Şüphesiz O, merhametlilerin en merhametlisidir.’131 diyorum. Haydi, gidi-
niz! Artık serbestsiniz.”132 buyurdu. Bunun ardından pek çok Mekkeli gelip Efendimiz’e 
biat etti. Resulullah, fetihten sonra on beş gün Mekke’de kaldı. Yerine vekil tayin edip 
Medine’ye döndü.

3.5. Peygamberimizin Haccı ve Veda Hutbesi

Sizce Peygamber Efendimiz’in, ümmetine vefatından önceki son tavsiyeleri neler 
olmuştur?

Peygamber Efendimiz, Hicret’in onuncu yılında hacca niyet etmişti. Bu 
niyetini açıkladığı andan itibaren ashap da hazırlıklarını yapmaya başladı. 
Peygamberimiz, 25 Zilkade 632’de büyük bir kalabalıkla Medine’den 
ayrıldı.133 Yüz bini aşkın Müslümanla Mekke’ye ulaşan Efendimiz, haccın 
rükünlerini tek tek yerine getirdi. Ashabına da haccın nasıl yapılacağını 
kendisinden öğrenmelerini söyledi. Efendimiz hac ibadetini yerine 
getirirken Arafat’a geldi. Burada ashabına bir konuşma yaptı.134 İslam tarihinde bu hacca, 
Peygamber Efendimiz ashabıyla vedalaştığı için Veda Haccı, burada yaptığı konuşmaya 
da Veda Hutbesi denmiştir. 

Peygamber Efendimiz, bu hac esnasında arkadaşlarına “Haccınızı benden öğrenin. Zira 
bilmiyorum, belki de bu haccımdan sonra bir daha haccedemem.”135 diyerek bir bakıma 
onlarla vedalaşmıştı. Hz. Peygamber, Veda Haccı’yla tebliğ görevini yerine getirmiş, 
ashabı da buna şahitlik etmiştir. Peygamberimizin bu hutbesinden sonra tebliğ görevinin 
tamamlandığını bildiren ayette Yüce Allah “… Bugün dininizi ikmal ettim, üzerinize 
nimetimi tamamladım ve sizin için din olarak İslam’a razı oldum…”136 buyurmuştur.

129 bk. Vakıdi, Megazi, II, 824.
130 Ahmed bin Hanbel, Müsned, II, 24.
131 Yusuf suresi, 92. ayet.
132 bk. Beyhaki, es-Sünenü’l-Kübra, IX, 195.
133 bk. Buhari, Hac, 23.
134 bk. Ebu Davud, Menasik, 61.
135 Müslim, Hac, 310.
136 Maide suresi, 3 ayet.

Bu karekodla 
Peygamberimizin 
haccı ve Veda 
Hutbesi ile 
ilgili e-içeriğe 
ulaşabilirsiniz.

https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=ca520f2db54c1e458b99bf5a357e41fd&resourceType=1&resourceLocation=2


PEYGAMBERİMİZİN MEDİNE YILLARI

38

OKUYALIM

Veda Hutbesi
“Ey insanlar! Bilmiyorum, belki de bugünden sonra burada sizinle bir daha buluşama-
yacağım. Allah’ın rahmeti bugün sözümü işitip onu iyice kavrayanların üzerine olsun! 
Benim bu sözlerimi burada bulunanlar bulunmayanlara bildirsin. Olabilir ki bildirilen 
kimse burada bulunandan daha iyi anlar ve itaat eder.
Ey insanlar! Biliniz ki Rabbiniz birdir, atanız da birdir. Bütün insanlar Âdem’den gelmiş, 
Âdem de topraktan yaratılmıştır. Arap’ın Arap olmayana, Arap olmayanın Arap’a, beyazın 
siyaha, siyahın da beyaza hiçbir üstünlüğü yoktur. Allah katında üstünlük ancak takva 
iledir. Biliniz ki bu şehriniz Mekke, bugününüz arife ve bu ayınız zilhicce nasıl mukaddes 
ve dokunulmaz ise mallarınız ve canlarınız da aynı şekilde dokunulmazdır. Cahiliye Dev-
ri’ndeki her türlü riba (faiz) kaldırılmıştır, ayağımın altındadır. Fakat anaparanız sizindir. 
Ne haksızlık edin ne de haksızlığa uğrayın. Kaldırdığım ilk faiz, amcam Abbas bin Abdül-
muttalib’in faizidir. Cahiliye Devri’nin kan davaları da kaldırılmıştır. Kaldırdığım ilk kan 
davası, akrabalarımdan Rebia bin Haris bin Abdülmuttalib’in oğlu Amir’in kan davasıdır.
Ey insanlar! Kadınların haklarına riayet etmenizi ve bu hususta Allah’tan korkmanızı 
tavsiye ederim. Siz, kadınları Allah’ın emaneti olarak aldınız. Onların namus ve if-
fetini Allah adına söz vererek helal edindiniz. Dikkat edin! Sizin kadınlar üzerinde 
hakkınız olduğu gibi onların da sizin üzerinizde hakları vardır. Sizin onlar üzerindeki 
hakkınız, iffet ve namuslarını korumalarıdır. Kadınların sizin üzerinizdeki hakları, ge-
leneklere uygun biçimde yiyecek ve giyeceklerini sağlamanızdır. Kadınlar hususunda 
Allah’tan korkun ve onlara en iyi şekilde davranın.
Ashabım! Bugün şeytan sizin şu topraklarınızda yeniden saltanat ve nüfuz kurma 
ümidini ebediyen kaybetmiştir. Fakat size yasakladıklarım dışında küçük gördüğünüz 
şeylerde şeytana uyarsanız bu da onu sevindirir ve ona cesaret verir. Sözümü iyi 
dinleyin ve belleyin. Müslüman, Müslümanın kardeşidir. Bir Müslümanın malı, rızası 
olmadan diğer bir Müslümana helal olmaz. Sakın zulmetmeyin. Herkes ancak kendi 
işlediği suçtan sorumludur. Baba oğlunun, oğul da babasının suçundan sorumlu tutula-
maz. Allah her vârisin mirastan payını tayin etmiştir. Artık bir vârisin diğer mirasçı-
ları mahrum edecek şekilde vasiyette bulunması helal değildir. Çocuklar babalarından 
başkasına nispet edilemez. Ödünç alınan şeyler sahibine geri verilmelidir. Yararlanıl-
mak üzere alınan şeyler de sahiplerine iade edilmelidir. Borçlar ödenmelidir. Birinin 
borcunu üstlenen kefil de o borcu ödemelidir. Kimin yanında bir emanet varsa onu 
sahibine iade etsin. Rabbiniz olan Allah’tan sakının, O’na kulluk edin. Beş vakit na-
mazınızı kılın. Ramazan ayında oruç tutun, hac ibadetini yerine getirin, mallarınızın 
zekâtını gönül hoşluğuyla verin. Yöneticilerinize Allah’ın kitabına uydukları sürece 
itaat edin ve böylece Rabbinizin cennetine girin. Benden sonra küfre ve sapkınlığa 
düşüp birbirinizin boynunu vurmayın. Benden sonra hiçbir peygamber gelmeyecektir.
Ey müminler! Size iki emanet bırakıyorum. Onlara sımsıkı sarıldığınız takdirde bir daha 
asla yolunuzu şaşırmazsınız. Bunlar, Allah’ın kitabı Kur’an ve Peygamber’inin sünnetidir.”
Daha sonra Resulullah, “Ey insanlar! Yarın beni sizden soracaklar. O zaman ne diye-
ceksiniz?” deyince ashap, “Allah’ın risaletini tebliğ ettin, görevini yaptın, bize na-
sihatte bulundun diye şahitlik ederiz.” dediler. Bunun üzerine Resulullah; şehadet 
parmağını semaya doğru kaldırdı, sonra da insanlara doğru çevirip indirerek “Şahit ol 
ya Rab, şahit ol ya Rab, şahit ol ya Rab!” dedi.

(bk. Ahmed bin Hanbel, Müsned, VII, 307, 330, 376; Buhari, Hac, 132; Tirmizi, Tefsirü’l-Kur’an, 10.)



39

ÜNİTE1

3.6. Peygamberimizin Vefatı
Peygamber Efendimiz’in vefatı hakkında neler biliyorsunuz?

Hicret’in onuncu yılında Hz. Muhammed (sav), Veda 
Haccı’nı tamamlayıp Medine’ye döndü. Bir müddet 
sonra hastalandı ve Hz. Aişe’nin yanında istirahate çe-
kildi. Ancak hastalığı gittikçe şiddetleniyordu. Efendi-
miz’in hastalığı ne kadar şiddetli olsa da o, son anına 
kadar hayattan kopmamış özellikle namaz vakitlerin-
de ashabının arasına çıkmaya gayret etmiştir.

Peygamber Efendimiz, hastalığının arttığı günlerden 
birinde eşine dönmüş ve “İnsanlar namaz kıldı mı?” 
diye sormuştu. Eşi Hz. Aişe ve yanındakiler, “Hayır, 
seni bekliyorlar ey Allah’ın Resulü!” dediler. Bunun 
üzerine Resulullah, kendisi için su hazırlanmasını iste-
di. Getirilen suyla abdest alan Allah Resulü, kalkmaya 
davranırken bayıldı. Ayıldığında aynı şekilde, “İnsanlar 
namazlarını kıldılar mı?” diye sordu. Bu durum üç kez 
tekrarlandı. Cemaat ise mescitte yatsı namazı için Hz. 
Peygamber’i bekliyordu. O sırada Bilal Habeşi (ra) de namaz vaktini bildirmek için gelmişti. 
Resulullah, namazı kıldıramayınca Hz. Ebu Bekir’e haber yollayarak namazı kıldırması tali-
matını verdi. Bundan sonraki günlerde de namazı Hz. Ebu Bekir kıldırdı.137

Takvimler 6 Haziran 632 tarihini gösteriyordu. Peygamber Efendimiz, odasının 
penceresinden namaz kılan ashabına bakıyordu. Onu gören ashap çok mutlu olmuştu. 
Fakat hastalığının arttığı her hâlinden belliydi. Ashabı onun namaza geleceğini 
düşünerek beklese de Efendimiz, eliyle işaret ederek namazı kılmalarını istedi.  

137 bk. Nesai, İmamet, 40.

Veda Hutbesi’nde Yer Alan Bazı Evrensel İlkeler

BİLİYOR MUSUNUZ?

Kur'an ve sünnet  
Müslümanlar için  
temel kaynaktır.

Can ve mal dokunulmazdır.Müslümanlar kardeştir. Irkçılık yasaklanmıştır.

Faiz ve kan davaları
kaldırılmıştır.

Karı koca arasında 
karşılıklı hak ve  

sorumluluklar vardır.

Allah'tan (cc) başkasına
kulluk edilemez.

Borç ve emanetler 
sahiplerine 

iade edilmelidir.

Suç şahsidir, ceza sadece 
suçu işleyene verilir.

Görsel 1.14. Peygamber Efendimiz 
vefatından önce Baki Kabristanı’nı sık sık 
ziyaret eder, burada dua ederdi.



PEYGAMBERİMİZİN MEDİNE YILLARI

40

Bu görüşme ashabıyla son görüşmesi olmuştu.138 Artık Rabbine kavuşma vakti gelmişti. 
Efendimiz, başını Hz. Aişe’ye yaslamış bir hâlde elini kaldırdı ve eli düşünceye kadar “Refîk-i 
A’lâ (En Yüce Dost’a)" demeyi sürdürdü.139 Bu durumdayken ruhunu Yüce Allah’a teslim etti.

İlk anda sahabeden bazıları bu vefatı kabullenemediler. Peygamber Efendimiz’in yakın 
dostu Hz. Ebu Bekir, ashabı sakinleştiren bir konuşma yaptı. Allah’a (cc) hamdüsena et-
tikten sonra şöyle dedi: “Bilin ki aranızdan kim Muhammed’e kulluk ediyorsa Muhammed 
ölmüştür. Ama kim de Allah’a kulluk ediyorsa Allah diridir, asla ölmez. Yüce Allah ona 
‘(Ey Muhammed!) Şüphesiz sen öleceksin ve şüphesiz onlar da öleceklerdir.’140 buyur-

muştur. Yine Allah (cc) ‘Muhammed, ancak bir 
peygamberdir. Ondan önce de peygamberler 
gelip geçmiştir. Şimdi o ölür veya öldürülürse 
gerisin geriye (eski dininize) mi döneceksiniz? 
Kim gerisin geriye dönerse Allah’a hiçbir zarar 
veremez. Allah, şükredenleri mükâfatlandıra-
caktır.’141 buyurmuştur.”142

Sahabiler, Peygamber Efendimiz’in cenaze namazı-
nı gruplar hâlinde kıldılar. Efendimiz’in kabri, Medi-
ne’de Mescid-i Nebevi’nin içinde yer almaktadır. Ka-
bir ile minber arasındaki bölüme “tertemiz bahçe” 
anlamına gelen Ravza-i Mutahhara denilmektedir.

4. BİR HADİS ÖĞRENİYORUM
Müslümanların birbirleriyle ilişkileri sizce nasıl olmalıdır?

 
ً
رْْبََةً

ُ
فََّسََ اُللهُ عََنْْهُُ كُ

َ
يََا نَ

ْ
نُْدُّ رََبِِ ال

ُ
 مِِنْْ كُ

ً
رْْبََةً

ُ
فََّسََ عََنْْ مُُسْْلِِمٍٍ كُ

َ
مََنْْ نَ

ي  �
يْْهِِ فِي�

َ
َ اُللهُ عََلَ ِ يََسَّرَ�

 مُُعْْ�سَرِ
ى

َ عََلَى رََبِِ يََوْْمِِ القِِيََامََةِِ وََ مََنْْ يََسَّرَ�
ُ
مِِنْْ كُ

يََا 
ْ
نُْدُّ ي ال �

يْْهِِ فِي�
َ
َ اُللهُ عََلَ  مُُسْْلِِمٍٍ سََتَرَ��

ى
َ عََلَى يََا وََالآخِِرََةِِ وََمََنْْ سََتَرَ��

ْ
نُْدُّ ال

خِِهِي 
َ
ي عََوْْنِِ أَ �

عََبْْدُُ فِي�
ْ
انََ الْ

َ
عََبْْدِِ مََا كَ

ْ
ي عََوْْنِِ الْ �

وََاللآخِِرََةِِ وََاُللهُ فِي�
“Kim bir Müslümanın dünya sıkıntılarından bir sıkıntıyı giderirse Allah da onun 
kıyamet günündeki sıkıntılarından birini giderir. Kim darda kalan bir kimsenin 
işini kolaylaştırırsa Allah da dünya ve ahirette onun işlerini kolaylaştırır. Kim bir 
Müslümanın ayıbını örterse Allah da dünya ve ahirette onun ayıplarını örter. Kul, 
kardeşinin yardımında olduğu sürece, Allah da onun yardımcısı olur.”

(Ebu Davud, Edep, 60.)

138 bk. Buhari, Megazi, 84.
139 bk. Buhari, Rikak, 42.
140 Zümer suresi, 30. ayet.
141 Al-i İmran suresi, 144. ayet.
142 bk. Buhari, Megazi, 84.

Görsel 1.15. Mescid-i Nebevi'de Peygamber 
Efendimiz’in kabrinin bulunduğu kısmın ön tarafı

Bu karekodla hadis 
ile ilgili e-içeriğe 
ulaşabilirsiniz.

https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=13774cadff5c4355f2c49adab71e1ef5&resourceType=1&resourceLocation=2


41

ÜNİTE1
Müslümanların birbirlerini Allah (cc) 
için sevmesi Peygamberimizin tav-
siyesidir.143 Sevgili Peygamberimiz, 
din kardeşliğine önem vermiş, Müs-
lümanları birbirini sevmede ve koru-
mada tek bir vücuda benzetmiştir. 
Organlardan biri rahatsızlandığında 
bütün vücudun bundan etkileneceği-
ni belirtmiştir.144 

Müslümanlar, birbirlerinin dertlerini paylaşmalı, sıkıntılı zamanlarında birbirlerine des-
tek olmalıdır. Bir ayette Yüce Allah; “Müminler ancak kardeştirler…”145 buyurarak birlik, 
beraberlik ve dayanışma içinde olmayı emretmiştir.

143 bk. Buhari, İman, 9.
144 bk. Buhari, Edep, 27.
145 Hucurat suresi, 10. ayet.

Hucurat suresi, 10. ayetinin verdiği mesajla ilgili düşüncelerinizi yazınız.

......................................................

......................................................

......................................................

......................................................

......................................................

......................................................

......................................................

......................................................

......................................................

......................................................

......................................................

......................................................

......................................................

YAZALIM

Görsel 1.17. “Müminler ancak 
kardeştirler…” mealindeki 
Hucurat suresi, 10. ayetin hattı

Görsel 1.16. Müslümanlar, imkânları ölçüsünde yardımlaşırlar.

Müslümanların kardeşliğini anlatan bir poster hazırlayınız.

POSTER HAZIRLAYALIM



PEYGAMBERİMİZİN MEDİNE YILLARI

42

1. ÜNİTE

ÖLÇME VE DEĞERLENDİRME

A.	 Aşağıdaki ifadelerden doğru olanlarının başına “D”, yanlış olanlarının başına “Y” 
yazınız.

1.	 (…..) Mekke Dönemi, 610 ile 622 yılları arasını kapsar.

2.	 (…..) Medine Sözleşmesi, Müslümanlarla Mekkeli müşrikler arasında yapılmıştır.

3.	 (..…) Müslümanların, müşriklerle olan ilk savaşı Bedir Gazvesi’dir. 

4.	 (..…) Müslümanlar dışında kendilerine kutsal kitap indirilmiş din mensuplarına 
Ehlikitap denir.

5.	 (..…) Mekke’nin fethi Hicret’ten önce gerçekleşmiştir.

isar
Mescid-i 
Kıbleteyn

Veda 
Hutbesi

Medine Mekke hanif

B. Yukarıda verilen kelimelerden uygun olanlarıyla cümleleri tamamlayınız.

1.	 Cahiliye Dönemi’nde Hz. İbrahim’in dini üzere yaşayan tek tanrı inancına sahip 
kişilere ............................................................ ismi verilirdi. 

2.	 ............................................................; bir kimsenin kendisi ihtiyaç içinde olsa bile 
başkasının yararı için fedakârlıkta bulunmasıdır.

3.	 Hz. Peygamber’in, vahiy gelmesi üzerine yönünü Mescid-i Aksa'dan Kâbe'ye 
çevirerek namaz kıldığı yere ....................................... ..................... ismi verilmiştir.

4.	 Hz. Peygamber’in hac ibadetini gerçekleştirirken ashabına yaptığı konuşmaya  
.......................................................... denir.

5.	 Hz. Peygamber’in kabri ............................................................ şehrinin sınırları 
içerisinde yer almaktadır.

C. Aşağıdaki soruları dikkatle okuyunuz ve doğru seçeneği işaretleyiniz.

1.	Aşağıdakilerden hangisi Hz. Muhammed’in (sav) peygamberliğinden sonra 
yaşadığı bir olaydır?

		 A) Hz. Hatice ile evlenmesi 

		 B) Hira’da inzivaya çekilmesi 

		 C) Hilfülfudul’e iştirak etmesi

		 D) Akabe Biati’ni gerçekleştirmesi 

Karekodu kullanarak daha 
fazlasına ulaşabilirsiniz.

https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=6d3257a5c745b8a957c48d2d0eeef539&resourceType=1&resourceLocation=2


43

ÜNİTE1
2.	Müslümanların ilk hicret ettiği yer aşağıdakilerden hangisidir?

	 A) Habeşistan 

	 B) Kudüs

	 C) Medine

	 D) Taif

3.		Aşağıdakilerden hangisi Medine Dönemi’nde yaşanan gelişmelerden biri değildir?

	 A) Mescid-i Nebevi’nin inşası

	 B) Darülerkâm kurulması

	 C) Muhacir ensar kardeşliğinin tesis edilmesi

	 D) Namaza çağrı için ilk ezanın okunması

4.	Aşağıdakilerden hangisi Hudeybiye Antlaşması’nın maddeleri arasında yer almaz?

	 A) Antlaşmanın süresi on yıl olacak.

	 B) Arap kabileleri sadece müşriklerle ittifak yapabilecekler.

	 C) Müslümanlar sonraki yıl sadece üç günlüğüne umre yapabilecekler.

	 D) Bir Mekkeli Medine’ye sığınırsa iade edilecek, Mekke’ye sığınan bir Medineli iade 	
		  edilmeyecek.

5.	  Irkçılık yasaklanmıştır.

	  Faiz ve kan davaları kaldırılmıştır.

	  Borç ve emanetler sahiplerine iade edilmelidir.

	  Karı koca arasında karşılıklı hak ve sorumluluklar vardır.

	 Veda Hutbesi’nin verilen ilkeleriyle ilgili aşağıdaki yargılardan hangisine 		
	 ulaşılamaz?

	 A) Toplumsal hayatı düzenleyen ilkelere değinilmiştir.

	 B) Ekonomiye dair kurallar ortaya konulmuştur.

	 C) Suç şahsidir, ceza yalnız suçu işleyene verilir.

	 D) Cahiliye Dönemi’nden kalma âdetler yasaklanmıştır.



PEYGAMBERİMİZİN MEDİNE YILLARI

44

D. Aşağıdaki soruları cevaplayınız.

1. Mekke’de Müslümanlara uygulanan baskı ve zulümleri kısaca açıklayınız.

……………………………………………………………………………………...........................................................

............................................................................................................................................

…..........................................................................................................................................

…..........................................................................................................................................

2. Hicret’in sebeplerini maddeler hâlinde yazınız.

……………………………………………………………………………………...........................................................

............................................................................................................................................

…..........................................................................................................................................

…..........................................................................................................................................

3. 	Hz. Muhammed’in (sav), Medine Dönemi’nde yaptığı önemli toplumsal 			
	 faaliyetleri maddeler hâlinde yazınız.

……………………………………………………………………………………...........................................................

............................................................................................................................................

…..........................................................................................................................................

…..........................................................................................................................................

4. 	Hz. Muhammed’in (sav) müşriklerle olan mücadelesini bir ayetle 			 
	 örneklendirerek açıklayınız.

……………………………………………………………………………………...........................................................

............................................................................................................................................

…..........................................................................................................................................

…..........................................................................................................................................

5. 	Hendek Gazvesi’nde Müslümanların müşriklere karşı uyguladığı savaş stratejileri 	
	 hakkında kısaca bilgi veriniz. 

……………………………………………………………………………………...........................................................

............................................................................................................................................

…..........................................................................................................................................

…..........................................................................................................................................



45

ÜNİTE1

KELİME TANIMI

1.  

2.  

3.  

4.  

5.  

C O H R F B N D B K A L İ S Ç Ş İ

U H A N İ F I A N Ö L L Ü F Y C U

H T T E A B D U L L A H G İ H S L

U İ İ S K H E H L İ K İ T A P R A

D M C G A Ç İ D C Ğ Ş D P Ü Z U Z

E L E R B C A H İ L İ Y E D Y V V

Y D O F E T İ H H R Z G Ü Ç N Z E

B P C H F T S Ş A B Ü E E R Z A K

İ I L S Ş İ T A T I F P N I I Ç U

Y T T E V H İ T H H P Ç S D U E H

E K U R E Y Ş R K A Ü Ö A V Ğ Z U

Ş A O İ T Ü A K G V B E R A I V V

B K G Y M İ R A Ç A Z İ S N U Y V

E D T Y R Y E S R İ B Ö K Ü E Ö E

M M R E U O L E V C E V C S A Y T

E. 	 Aşağıda verilen kelimeleri harf tablosundan bulup işaretleyiniz. Seçtiğiniz 	
	 beş kelimenin anlamını sözlükten araştırarak ilgili kısma yazınız.

ABDULLAH

AKABE

ALAK

ALİ

BEDİR

CAHİLİYE

CİHAT

EHLİKİTAP

ENSAR

FETİH

GAZVE

HANİF

HATİCE

HİCRET

HUDEYBİYE

İSTİŞARE

KUREYŞ

MİRAÇ

RIDVAN

SAHABİ

SERİYYE

TEVHİT

UHUVVET 

YESRİB



PEYGAMBERİMİZİN DİNDEKİ KONUMU

46

Ünite Özet Sunusu

https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=73855545a01517708e00c2199252dd58&resourceType=1&resourceLocation=2


47

ÜNİTE2

NELER ÖĞRENECEĞİZ?

2. ÜNİTE
Peygamberimizin
Dindeki Konumu

ÜNİTEMİZE HAZIRLANALIM

 KAVRAMLAR

1.	Peygamberimizin Vahyi İnsanlığa Ulaştırması 
2.	Peygamberimizin Vahyi Açıklaması 
3.	Peygamberimizin Hüküm Koyması 
4.	Peygamberimizin Vahyi Yaşayarak Öğretmesi 
5.	Peygamberimizin İnsanı Kötülüklerden Arındırması 
6.	Peygamberimize İtaat ile İlgili Bir Hadis 

1.	 Hüküm, emir, nehiy ve itaat kavramlarının anlamlarını sözlükten bularak 
defterinize yazınız.

2.	 Allah’ın (cc) insanlara peygamberler göndermesinin sebepleri nelerdir? 
Düşüncelerinizi arkadaşlarınızla paylaşınız.

3.	 Hz. Muhammed’in (sav) Kur’an-ı Kerim’i anlamamızdaki rolü nedir? Sınıfta 
arkadaşlarınızla konuşunuz.

4.	 Nisa suresi, 13 ve 80; Araf suresi, 158; Haşr suresi, 7; Tegabün suresi, 12. 
ayetlerin meallerini https://kuran.diyanet.gov.tr/mushaf adresinden okuyunuz 
ve bu ayetlerin vermek istediği mesajlar üzerine düşününüz.

5.	 Hz. Muhammed (sav) insanlara hangi konularda rehberlik etmiştir? 
Düşüncelerinizi arkadaşlarınızla paylaşınız.

Tebliğ, tebyin, teşri, temsil, tezkiye, emir bilmaruf nehiy anilmünker.

Ünite PDF DosyasıÜnite İnfografiği
Dosyası

https://www.eba.gov.tr/c?q=U47447_24025342
https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=e6335c04222e693c61e460d9dcf4dc22&resourceType=1&resourceLocation=2


PEYGAMBERİMİZİN DİNDEKİ KONUMU

48

1. PEYGAMBERİMİZİN VAHYİ İNSANLIĞA ULAŞTIRMASI
Sizce peygamberlerin Allah’ın (cc) emirlerini insanlara ulaştırmasındaki rolü nedir?

Peygamberler; Allah’ın (cc), emir ve yasaklarını insanlara ulaştırmak için gö-
revlendirdiği elçilerdir.1 Peygamberlerin Yüce Allah'tan aldıkları vahyi herhan-
gi bir değişiklik yapmaksızın eksiksiz olarak insanlara ulaştırmasına tebliğ 
denir.2 İlk peygamber Hz. Âdem’den son peygamber Hz. Muhammed’e (sav) 
kadar tüm peygamberler ilahi vahyi tebliğ etmekle yükümlüdür. Bu, onların en 
önemli görevidir. Bu hususta Kur’an-ı Kerim’de şöyle buyrulmuştur: “Ey Resul! 
Rabbinden sana indirileni tebliğ et. Eğer bunu yapmazsan O’nun elçiliğini 
yapmamış olursun…”3

Yüce Allah, Hz. Muhammed’i (sav) tek 
ve hak din olan İslam’ı tüm insanlığa 
tebliğ etmek için görevlendirmiştir. 
Kur’an-ı Kerim’de “Peygamber’in üze-
rine düşen ancak tebliğ etmektir...”4 
buyrularak onun bu sorumluluğuna dik-
kat çekilmiştir. Allah Resulü, kendisine 
vahyedilen “Yaratan Rabbinin adıyla 
oku!”5 ayetiyle başlayan peygamberlik 
süreci boyunca ilahi hükümleri insanla-
ra ulaştırmıştır. 

Resulullah’a peygamberlik vazifesinin ve-
rildiği ilk ayetler nazil olduktan sonra va-
hiy kesintiye uğramıştı.   O, vahyin kesildi-
ği Fetret Dönemi’nden bahsederken şöyle 
demiştir: “Yolda yürürken gökten gelen bir 

ses işittim. Başımı kaldırıp baktığımda bir de ne göreyim! Hira’da bana gelen melek gök ve yer 
arasında bir taht üzerinde oturuyor. Korktum ve eve gelip ‘Beni örtün, beni örtün!’ dedim. Bunun 
ardından ‘Ey örtünüp bürünen (Peygamber)! Kalk ve (insanları) uyar. Rabbini yücelt. Elbiseni 
temiz tut. Kötü şeyleri terk et.’6 ayetleri indi.”7 Bu ayetlerde Peygamberimize, yaşadığı endişe 
ve korkuya rağmen dini tebliğ görevini yerine getirmesi, inkârcıları uyarması, bu konuda karşı-
laşacağı sıkıntılara katlanması, ayrıca maddi ve manevi kirlerden uzak durması emredilmiştir.

1 bk. MEB Dinî Terimler Sözlüğü, s. 294-295.
2 bk. MEB Dinî Terimler Sözlüğü, s. 354.
3 Maide suresi, 67. ayet.
4 Maide suresi, 99. ayet.
5 Alak suresi, 1. ayet.
6 Müddessir suresi, 1-5. ayetler.
7 bk. Buhari, Tefsir, 74, 1-5.
* e-içerik kaynağı: bk. Hadislerle İslam, DİB Yayınları, C 1, s. 51-52; C 1, s. 130-131.

Görsel 2.2. Yüce Allah’ın Hz. Muhammed’e (sav) ilk emri 
“Oku!”dur.

Bu karekodla 
Peygamberimizin 
vahyi insanlığa 
ulaştırması ile 
ilgili e-içeriğe 
ulaşabilirsiniz.*

https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=82e59f724f209b9ce55e1aabb0cf9a42&resourceType=1&resourceLocation=2


49

ÜNİTE2

Kendisine nazil olan bu ayetlerden sonra Hz. Muhammed (sav); önce ailesi, dostları ve 
güvendiği kişilere gizli bir şekilde İslam’ı tebliğ etti. Yaklaşık üç yıl süren Gizli Davet Dö-
nemi’nde Peygamberimizin eşi Hz. Hatice, Allah’a (cc) ve Hz. Muhammed’in (sav) O’nun 
resulü olduğuna iman eden ilk kişi oldu. Hz. Hatice Müslüman olduğu zaman yanında 
bulunan kızları Rukiyye, Ümmü Gülsüm ve Fatıma da iman ettiler. Daha sonra Allah Re-
sulü’nün evlatlığı Hz. Zeyd bin Harise, yakın dostu Hz. Ebu Bekir ve Hz. Ali Müslüman 
oldular.8

Gizli davet sürecinin ardından Yüce Allah’ın 
“Önce en yakın akrabanı uyar.”9 ve “Ey 
Muhammed! Şimdi sen, sana emrolunanı 
açıkça ortaya koy ve Allah’a ortak koşan-
lara aldırış etme.”10 ayetlerindeki emriyle 
birlikte açık davet başladı. Bunun üzerine 
Hz. Peygamber, akrabalarını evine yeme-
ğe davet ederek onlara İslam’ı tebliğ etti. 
Ancak amcası Ebu Leheb’in kışkırtmaları 
nedeniyle olumlu bir sonuç alamadı. Teb-
liğ görevini yerine getirmekte kararlı olan 
Allah Resulü, ertesi gün akrabalarını yeniden topladı fakat aynı sıkıntılarla tekrar yüz yüze 
geldi. Buna rağmen onları İslam’a davet etmekten vazgeçmedi.11 

Hz. Muhammed (sav), bir gün Safa Tepesi’ndeki yüksekçe bir yere çıkarak Mekkelilere 
şöyle seslendi: “Şu vadinin arkasında size saldırmak isteyen süvari birlikleri var, diye haber 
versem bana inanır mıydınız?” Onlar “Evet, inanırız. Biz senin bugüne kadar hiç yalan söyle-
diğini görmedik.” diye karşılık vermişlerdi. Bunun üzerine Hz. Peygamber “O hâlde ben sizi 
şiddetli bir azaba karşı uyarıyorum.”12 buyurmuştur.

8 bk. Mustafa Fayda, "Muhammed", TDV İslam Ansiklopedisi, C 30, s. 409.
9 Şuara suresi, 214. ayet.
10 Hicr suresi, 94. ayet.
11 bk. Ahmed bin Hanbel, Müsned, I, 159.
12 Buhari, Tefsir, 2.

 “O peygamberler ki Allah’ın gönderdiği emirleri duyururlar, Allah’tan korkar-
lar ve O’ndan başka kimseden korkmazlar. Hesap görücü olarak Allah yeter.” 

(Ahzab suresi, 39. ayet.)

 “Allah’a itaat edin, Peygamber’e de itaat edin. Yüz çevirirseniz bilin ki elçi-
mize düşen apaçık bir tebliğdir.”

 (Tegabün suresi, 12. ayet.)

Yukarıdaki ayetleri Hz. Muhammed’in (sav) tebliğ görevi açısından yorum-
layınız.

YORUMLAYALIM

Hz. Peygamber, Darülerkâm diye bi-
linen Erkam bin Ebülerkam'ın evinde 
ilk Müslümanlarla bir araya gelirdi.  
Buradaki toplantılarda bir yandan 
tebliğ vazifesini yaparken bir yandan 
da Müslümanlara İslam'ı öğretirdi.

(bk. İbni Sad, et-Tabakat, C 3, s. 242-243.)

BİLGİ KUTUSU



PEYGAMBERİMİZİN DİNDEKİ KONUMU

50

Peygamberimiz ve beraberindeki Müslümanlar, 
Açık Davet Dönemi’nde tüm Mekke halkına ve 
diğer kabilelere İslam’ı tebliğ ederken birçok zor-
lukla karşılaştılar. Hz. Peygamber, bu dönemde 
uğradığı pek çok hakaret ve tehdide rağmen in-
sanlara İslam’ı tebliğ etmekten vazgeçmedi. An-
cak Mekkeli müşriklerin devam eden baskı, boy-
kot, işkence gibi kötü muameleleri neticesinde 
Medine’ye hicret zorunlu hâle geldi. 622 yılında 
Hicret'le başlayan Medine Dönemi'nde İslam’ın 
yayılması hızlandı. Bu dönemde müşriklerin Be-
dir, Uhud, Hendek gibi savaşlarla İslam davetini 
engelleme girişimleri de başarısızlıkla sonuç-
landı. Nihayetinde 630 yılında Müslümanların 
Mekke’yi fethiyle İslamiyet, tüm Arap Yarımada-
sı’nda yayılmaya başladı. 

Hz. Muhammed (sav), İslam davetini çevre ülkelere elçiler ve mektuplar 
göndererek ulaştırmıştır. Gönderdiği elçileri gideceği toplumun dilini 
bilen sahabiler arasından seçmiştir. Habeşistan Necaşisi Ashame, 
İran İmparatoru Hüsrev, Mısır Meliki Mukavkıs, Bizans Kralı Heraklius 
Peygamberimizin İslam’a davet mektubu gönderdiği hükümdarlar 
arasında yer almıştır.13

13 bk. Muhammed Hamidullah, İslam Peygamberi, C 1, s. 260. 
*   e-içerik kaynağı: bk. Hadislerle İslam, DİB Yayınları, C 1, s. 411.

Görsel 2.3. "Sabreden zafere ulaşır." anlamına gelen 
sözün hattı (Hasan Rızâ)

Sende insan ve toplum, sende temel ve bina;
Ne getirdin, götürdün, bildirdinse âmennâ!.. 

                                             (Necip Fazıl Kısakürek, Çile, s. 79.)

Şair, bu dizelerde Peygamberimizin hangi yönlerini vurgulamıştır? Düşünce-
lerinizi yazınız.
..........................................................................................................................................
..........................................................................................................................................
..........................................................................................................................................
..........................................................................................................................................
..........................................................................................................................................
..........................................................................................................................................

YAZALIM

Bu karekodla 
Peygamberimizin 
nebevi uygulamaları 
ile ilgili e-içeriğe 
ulaşabilirsiniz.*

https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=58ec21b09be7340b0833568db874dd6d&resourceType=1&resourceLocation=2


51

ÜNİTE2
  OKUYALIM

Hz. Muhammed’in (sav) Habeşistan Kralına Yazdığı İslam’a Davet Mektubu

“Bismillahirrahmanirrahîm.

Bu, Peygamber Muhammed’den, Habeş’in büyüğü Necaşi el-Asham’a yazılan 
bir mektuptur. Hidayete tabi olana, Allah’a ve Resulü'ne iman edene, Allah’tan 
başka ilah olmadığına, O’nun bir olduğuna ve ortağı bulunmadığına, eş ve 
çocuk edinmediğine, Muhammed’in de O’nun kulu ve Resulü olduğuna şehadet 
edene selam olsun. Seni Allah’ın dinine davet ediyorum. Şüphesiz ben, O’nun 
Peygamberiyim. Müslüman ol, kurtul. ‘Ey kitap ehli! Bizimle sizin aranızda 
ortak bir söze gelin: Yalnız Allah’a ibadet edelim. O’na hiçbir şeyi ortak 
koşmayalım. Allah’ı bırakıp da kimimiz kimimizi Rab edinmesin.’14 Eğer 
bu davetimden yüz çevirirsen kavmin olan Hristiyanların günahı da senin 
üzerinedir.”

                             (bk. Muhammed İbni İshak, Hz. Peygamber’in Hayatı ve Gazveleri, s. 317.)

Yüce Allah, Hz. Peygamber’in tebliğ vazifesini yerine getirirken takip etmesi gereken yolu 
şöyle açıklamıştır: "(Resulüm!) Sen, Rabbinin yoluna hikmet ve güzel öğütle çağır ve onlarla 
en güzel şekilde mücadele et!..”15 Peygamberimiz de insanları İslam’a davet ederken Allah’ın 
(cc) kendisine emretmiş olduğu üsluba riayet etmiştir. Bu husus, Kur’an-ı Kerim’de “Allah’ın 
rahmeti sayesinde sen onlara karşı yumuşak davrandın. Eğer kaba, katı yürekli olsaydın 
onlar senin etrafından dağılıp giderlerdi…”16 ayetiyle ifade edilmiştir. 

Peygamberimiz, İslam’ı tebliğ görevini karşısına çıkan tüm zorluklara rağmen kararlılıkla 
sürdürmüştür. O, vefatından kısa bir süre önce Veda Hutbesi’nde Müslümanlara “Ey 
insanlar! Yarın, beni sizden soracaklar. Ne dersiniz? Peygamberlik görevimi yerine getirdim 
mi? Vazifemi yaptım mı?” diye sormuştur. Orada bulunanlar “Evet. Yemin ederiz ki tebliğ 
ettin, bize tavsiyelerde ve öğütlerde bulundun, böylece şehadet ederiz.” demişlerdir. 
Bunun üzerine Peygamberimiz de “Şahit ol ya Rab, şahit ol ya Rab, şahit ol ya Rab!”17 
buyurarak âdeta ümmetiyle vedalaşmıştır. Vefatıyla birlikte de Allah Resulü’nün tebliğ 
vazifesi sona ermiştir.

14 Al-i İmran suresi, 64. ayet. 
15 Nahl suresi, 125. ayet.
16 Al-i İmran suresi, 159. ayet.
17 bk. Ebu Davud, Menasik, 56.



PEYGAMBERİMİZİN DİNDEKİ KONUMU

52

Hz. Muhammed’in (sav) tebliğ vazifesini yerine getirirken dikkat ettiği hususlar:

Vahyi insanlara eksiksiz bir şekilde ulaştırmıştır.

Tebliğe, yakın çevresinden başlamıştır.

İlahi hükümleri insanlara basitten zora, kademeli olarak aktarmıştır.

Muhataplarına karşı yumuşak bir üslup kullanmıştır.

Karşılaştığı tüm engellere rağmen ümitsizliğe kapılmamıştır.

Ayrım gözetmeksizin herkese hitap etmiştir.

Karşısındakinin seviyesini gözetmiştir. 

Zorluklar karşısında sabretmiştir.

Baskı ve tehditlere boyun eğmeden inkârcılarla mücadele etmiştir.

Söz ve davranışlarıyla çevresindekilere en güzel örnek olmuştur.

2. PEYGAMBERİMİZİN VAHYİ AÇIKLAMASI 
Sizce Hz. Peygamber’in açıklamaları olmadan Kur’an-ı Kerim’i tam olarak 
anlayabilir miyiz? Neden?

Peygamberler, Allah’tan (cc) aldıkları vahyi insanlara ulaştırıp açıklamakla 
yükümlüdürler. Bu husus, Kur’an-ı Kerim’de “Biz her peygamberi, ancak 
kendi kavminin diliyle gönderdik ki onlara (Allah’ın emirlerini) iyice açık-
lasın…”18 ayetiyle ifade edilmektedir. Peygamberlerin ilahi vahyi insanların 
anlayabileceği şekilde açıklamasına tebyin denir.19

Yüce Allah, “… İnsanlara, kendilerine indirileni açıklaman ve onların da (üzerinde) dü-
şünmeleri için sana bu Kur’an’ı indirdik.”20 buyurarak Hz. Muhammed’e (sav) tebyin 
görevini vermiştir. Başka bir ayette “Sana kitabı, özellikle ayrılığa düştükleri şeyleri 
onlara açıklaman ve inanan bir topluma rehber ve rahmet olsun diye indirdik.”21 buyu-
rarak tebyin görevinin mahiyetini açıklamıştır. Allah Resulü, yirmi üç yıllık risaleti boyun-
ca Kur’an-ı Kerim’de yer alan ayetlerdeki ilahi hikmet ve hükümleri insanlara açıklamak 
suretiyle bu vazifesini yerine getirmiştir.

18 İbrahim suresi, 4. ayet.
19 bk. DİB Dinî Kavramlar Sözlüğü, s. 558.
20 Nahl suresi, 44. ayet.
21 Nahl suresi, 64. ayet.
*   e-içerik kaynağı: bk. Hadislerle İslam, DİB Yayınları, C 1, s. 418-419.

Bu karekodla 
Peygamberimizin 
vahyi açıklaması 
ile ilgili e-içeriğe 
ulaşabilirsiniz.*

https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=b7f6ce198831417cf866a797ae290a6a&resourceType=1&resourceLocation=2


53

ÜNİTE2

Hayatın birçok alanıyla ilgili hükümler Kur’an-ı 
Kerim’de özü itibarıyla yer alır. Örneğin namaz, 
oruç, zekât ve hac farz kılınmış ancak bu ibadet-
lerin nasıl yapılacağıyla ilgili ayrıntıya girilme-
miştir. Hz. Peygamber; ibadetlerin nasıl yerine 
getirileceği, uygulama şartları ve hükümleriyle 
ilgili insanları bilgilendirmiştir. Namazın han-
gi vakitlerde22 ve nasıl kılınacağı23, namazların 
rekâtları24, orucu bozan ve bozmayan hâller25, 
zekâtın miktarı ve ne kadar sürede verileceği 
zekâta tabi malların neler olduğu26 gibi hususlar 
Peygamberimizin açıklamalarıyla anlaşılmıştır.

Kur’an-ı Kerim’deki bazı ayetler anlamca kapalı-
dır, bazıları da birden fazla  anlama gelebilecek 
özelliktedir. Hz. Muhammed (sav) bu tür ayetlerin 
hangi manaya işaret ettiğine dair açıklamalarda 
bulunmuştur. Örneğin “Namazlara ve orta namaza devam edin. Allah’a saygı ve 
bağlılık içinde namaz kılın…”27 ayetinde Allah’ın (cc) orta namazdan neyi kastettiği-
ni Hz. Peygamber, “Orta namaz, ikindi namazıdır."28 hadisiyle açıklamıştır.

“İman edip de imanlarına zulmü bulaştırmayanlar var ya, işte güven onların hakkıdır. Doğ-
ru yolu bulmuş olanlar da onlardır.”29 ayeti indirildiğinde sahabe: “Ey Allah’ın Resulü! Han-
gimiz zulme bulaşmamış ki...” diyerek içine girdikleri manevi sıkıntılarını dile getirmişlerdi. 
Bunun üzerine Hz. Peygamber “… Şüphesiz şirk büyük bir zulümdür.” mealindeki Lokman 
suresinin 13. ayetini delil getirerek söz konusu zulüm kavramını şirk olarak açıklamıştır.30

22 bk. Ebu Davud, Namaz, 2.
23 bk. Buhari, Ezan, 18.
24 bk. Buhari, Salat, 1.
25 bk. Buhari, Savm, 26; bk. Tirmizi, Savm, 24.
26 bk. Ebu Davud, Zekât, 39. 
27 Bakara suresi, 238. ayet.
28 Tirmizi, Salat, 19.
29 Enam suresi, 82. ayet.
30 bk. Buhari, Tefsir, (Lokman), 1.

Görsel 2.4. Kur’an-ı Kerim’i bizlere ulaştıran ve 
açıklayan Hz. Muhammed’dir (sav).

“Ey kitap ehli! Artık size elçimiz gelmiştir. O, kitabınızdan gizleyip durduğu-
nuz gerçeklerden birçoğunu sizlere açıklıyor, birçoğunu da affediyor. İşte 
size Allah’tan bir nur ve apaçık bir kitap gelmiştir.” 

(Maide suresi, 15. ayet.)

Yukarıdaki ayetin açıklamasını https://kuran.diyanet.gov.tr/mushaf/ 
adresinde yer alan Kur’an Yolu tefsirinden bularak okuyunuz.

BULALIM



PEYGAMBERİMİZİN DİNDEKİ KONUMU

54

Hz. Muhammed (sav), kendisine indi-
rilen ayetleri daha iyi anlaşılabilmesi 
için hem sözlü hem de uygulamalı ola-
rak açıklamıştır. Allah’ın (cc) emir ve 
yasaklarına tam olarak riayet edebil-
meleri için insanları bilgilendirmiştir. 
Bazı ayetlerin görünen anlamı dışında-
ki mecazi anlamlarına da değinmiştir. 
Peygamberimiz, ayetlerin açıklaması-
nı yaparken Yüce Allah’ın vahiylerini 
rehber edinmiştir. “O, kendi nefsinden 
konuşmaz. Onun konuşması ancak 
kendisine bildirilen bir vahiydir.”31 
ayetinde Resulullah’ın açıklamalarının 
Allah’ın (cc) bilgilendirmesiyle olduğu-
na vurgu yapılmıştır.

Hz. Muhammed’in (sav) tebyin vazifesini yerine getirirken dikkat ettiği hususlar: 

Vahyi insanların anlayabileceği şekilde açıklamıştır.

Açıklamalarını ilahi vahyin rehberliğinde yapmıştır.

Gerekli gördüğü durumlarda açıklamalarını tekrar etmiştir.

Ayetlerdeki önemli hususlara dikkat çekmiştir.

Hem sözlü hem de uygulamalı açıklamalara yer vermiştir.

Kur’an’da özü itibarıyla yer alan ilahi hükümlerin ayrıntılarına değinmiştir.

Kendisine yöneltilen sorulara açık ve net cevaplar vermiştir.

İlahi vahyin hikmetlerine değinmiştir.

31 Necm suresi, 3-4. ayetler. 

Görsel 2.5. “O, kendi nefsinden konuşmaz. Onun konuşması 
ancak kendisine bildirilen bir vahiydir.” mealindeki Necm 
suresi, 3-4. ayetlerin hattı (Abdurrahman Depeler)

“… Sabahın beyaz ipliği siyah ipliğinden fark edilip seçilinceye kadar yiyin, için. 
Sonra ertesi geceye kadar orucu tam tutun...” mealindeki Bakara suresinin 
187. ayeti indiği zaman Adî bin Hatim, Hz. Peygamber’e bu ayetin açıklaması-
nı sordu. Hz. Peygamber de “Ayette bahsi geçen siyah ve beyaz iplik, gece-
nin karanlığı ile gündüzün aydınlığından ibarettir.” buyurdu. 

(bk. Buhari, Savm, 16.) 

Yukarıdaki hadisi Hz. Peygamber’in tebyin görevi açısından yorumlayınız.

YORUMLAYALIM



55

ÜNİTE2
3. PEYGAMBERİMİZİN HÜKÜM KOYMASI 
Sizce Hz. Muhammed (sav) hangi konularda hüküm koymuş olabilir?

Dinî bir konuda hüküm koyma, emretme ve yasaklama yetkisine teşri 
denir.32 İslam’a göre iman, ibadet ve sosyal hayata ilişkin esaslarda hü-
küm koyma yetkisi Yüce Allah’a aittir. Ancak peygamberler de Allah’ın 
(cc) izni ve bilgisi dâhilinde bir konu hakkında hüküm koyabilirler.

Hz. Muhammed’in (sav) dindeki konumunu göste-
ren önemli özelliklerinden biri de onun hüküm koy-
ma yetkisine sahip olmasıdır. O; söz, fiil ve uygula-
malarında vahyin gereklerine uygun şekilde hareket 
etmiştir. Bu nedenle onun dinî konularda koyduğu 
kurallarla birlikte emir ve yasakları da Müslümanlar 
için bağlayıcıdır. Kur’an-ı Kerim’de “Allah ve Resu-
lü herhangi bir konuda hüküm verdiklerinde artık 
mümin bir erkek veya kadın için işlerinde tercih 
hakları yoktur. Allah’ın ve Resulü’nün emrine itaat 
etmeyenler doğru yoldan açıkça sapmışlardır.”33 
buyrularak Hz. Peygamber’in bir konuda hüküm 
koyduğu zaman Müslümanların o hükme uymakla 
yükümlü olduğuna dikkat çekilmiştir. Bu hususta 
Peygamberimiz bir hadisinde şöyle buyurmuştur: 
“Size ne emrettimse onu yapınız, size neyi yasakladımsa ondan sakınınız.”34

Yüce Allah, “… Peygamber size neyi verdiyse onu alın ve size neyi yasakladıysa ondan 
sakının. Allah’tan korkun. Çünkü Allah’ın azabı çetindir...”35 ayetiyle Hz. Peygamber’e helal 
ve haram kılma yetkisi vermiştir. Peygamberimiz de Hayber günü ashabına birtakım ya-
saklar getirdikten sonra “Sizden biriniz köşesine yaslanarak Allah’ın şu Kur’an’da yasakladığı 
şeylerden başka hiçbir şeyi yasaklamadığını mı zannediyor? Şunu iyi bilin ki: Vallahi ben öğüt 
verdim, emrettim, yasakladım…”36 hadisinde bu yetkisini kullandığını ifade etmiştir.

32 bk. DİB Dinî Kavramlar Sözlüğü, s. 654.
33 Ahzab suresi, 36. ayet.
34 İbni Mace, Sünnet, 1.
35 Haşr suresi, 7. ayet.
36 Ebu Davud, Harac, 31.

Görsel 2.6. "Muhammed (as)” hattı 
(Abdülfettah Efendi)

 “Aralarındaki anlaşmazlıkları çözüme bağlasın diye Allah’a ve Resulü’ne çağ-
rıldıklarında müminlerin sözü ‘İşittik ve itaat ettik.’ demekten ibarettir. İşte 
kurtuluşa erenler de bunlardır!”

(Nur suresi, 51. ayet.)

 “… Size bir şey emrettiğimde gücünüzün yettiğince onu yapın, size bir şeyi 
yasakladığımda da onu terk edin!” 

(Müslim, Hac, 412.)
Yukarıdaki ayet ve hadisi Hz. Muhammed’in (sav) koyduğu hükümlere uyma 
sorumluluğu açısından yorumlayınız.

YORUMLAYALIM

Bu karekodla 
Peygamberimizin 
hüküm koyması 
ile ilgili e-içeriğe 
ulaşabilirsiniz.

https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=2ed198ceef7d6918cb010aadb92304d7&resourceType=1&resourceLocation=2


PEYGAMBERİMİZİN DİNDEKİ KONUMU

56

Hz. Peygamber, Kur’an’da yer almayan yahut ayrıntıları açıklanmayan bazı konularda hü-
kümler koymuştur. Bu hükümlerin çoğu; ibadet, evlilik, miras, ticaret v.b. konularla ilgilidir.  
Peygamberimizin “Nesep yoluyla nikâhı haram olanlar, süt emme yoluyla da haram olur.”37 
hadisinde yer alan hüküm bunun bir örneğidir. 

Hz. Muhammed (sav), “Sana vahyolunana uy ve Allah hükmünü verinceye kadar 
sabret. O, hüküm verenlerin en hayırlısıdır.”38 ayetindeki emre uygun olarak bir konuda 
hüküm koyarken vahyi esas almıştır. O, herhangi bir meselenin çözümü için kendisine 
bir soru yöneltildiğinde varsa konuyla ilgili ayetlere başvurmuş, yoksa belli bir süre 
vahyin gelmesini beklemiştir.39  Vahyin gelmemesi hâlinde daha önce inmiş olan 
ayetlerin genel ilkelerine uygun olarak kendi içtihadıyla hüküm vermiştir. Örneğin bir 
hadisinde, Allah’ın (cc) iyi davranışı farz kıldığından hareketle hayvan kesiminin bile 
güzelce yapılmasını emretmiştir.40 

Hz. Muhammed (sav) tarafından konulan bazı dinî hükümler:

Ramazan ayında fıtır sadakası verilmesinin vacip olması41

Haccın ömürde bir defa yapılmasının farz olması42

Vitir namazının kılınmasının vacip olması43

Bir kimsenin ninesine de mirastan pay verilmesi44

Yırtıcı hayvanların etlerinin haram kılınması45

İpek giymek ve altın kullanmanın erkeklere haram, kadınlara helal olması46

37 Müslim, Rada, 9.
38 Yunus suresi, 109. ayet.
39 bk. Buhari, İtisam, 8.
40 bk. Müslim, Sayd, 57.
41 bk. Buhari, Zekât, 70.
42 bk. Müslim, Hac, 412.
43 bk. Ebu Davud, Vitir, 2.
44 bk. Tirmizi, Feraiz, 10-11.
45 bk. Buhari, Sayd, 28.
46 bk. Tirmizi, Libas, 1.

 “… Eğer siz gerçekten müminlerseniz Allah’a ve Peygamber’ine itaat ediniz.” 
(Enfal suresi, 1. ayet.)

 “Kim peygambere itaat ederse Allah’a itaat etmiş olur…” 
(Nisa suresi, 80. ayet.)

Yukarıdaki ayetlerde Hz. Peygamber’e itaatin Allah’a (cc) itaatle birlikte 
zikredilmesinin sebepleri nelerdir? Arkadaşlarınızla tartışınız.

TARTIŞALIM



57

ÜNİTE2
4. PEYGAMBERİMİZİN VAHYİ YAŞAYARAK ÖĞRETMESİ 
Dinimizi öğrenmede Hz. Muhammed’in (sav) örnekliğinin önemi sizce nedir?

Peygamberlerin önemli vazifelerinden biri, vahyi temsildir. Temsil, 
sözlükte "benzemek, örnek olmak, hak ve görev bakımından bir kim-
se veya topluluğun adına davranmak, belirgin özellikleriyle yansıtmak" 
gibi anlamlara gelir.47 Peygamberlerin temsil vazifesi ise Allah’tan (cc) 
aldıkları vahiylerde yer alan hükümleri uygulayarak örnek olmaları ve 
bir sorumluluğu yerine getirirken nasıl davranılması gerektiğini öğret-
meleridir. Müminler de peygamberleri reh-
ber edinerek onların yolundan gitmekle yü-
kümlüdür. Yüce Allah, peygamberlerin reh-
berliğinde hareket edenlere “... Tarafımdan 
size bir yol gösterici (peygamber) gelir 
de kim ona uyarsa, onlar için herhangi bir 
korku yoktur, onlar üzülmeyeceklerdir...”48 
müjdesini vermiştir.

Peygamberlerin sıdk (doğruluk), emanet 
(güvenilir olmak), fetanet (akıllı ve zeki ol-
mak), ismet (günahlardan korunmuş olmak) 
gibi vasıfları vardır. Onlar, sahip oldukları va-
sıflarla ilahi vahyi temsil eder. Peygamberle-
rin tebliğ vazifesini yerine getirirken başarı-
ya ulaşması bu temsil gücüne bağlıdır.

Hz. Muhammed (sav), yaşadığı toplum içerisinde güzel ahlakı ve üstün kişiliğiyle bili-
nirdi. O, aynı zamanda doğru sözlülüğü ve güvenilirliğiyle tebliğ ettiği dinin değerlerine 
bağlı bir yaşam sürerdi. Allah Resulü’nün İslam’a davetinin kabul görmesinde bu özel-
liklerinin katkısı olmuştur. 

Hz. Muhammed’in (sav) önemli görevlerinden biri, İslam’ı tüm yönleriyle anlama ve ya-
şama konusunda vahyi temsil etmektir. O; inanç, ibadet, ahlak ve sosyal hayatın her 
alanında Kur’an’ın ortaya koyduğu ilkelere bağlı bir hayat sürmüştür. Yüce Allah’ın emir-
lerini öncelikle kendisi uygulamış, yasaklarından da sakınmıştır. İlahi vahyi insanlara 
yalnızca bildirmek ve açıklamakla kalmamış, onu yaşayarak öğretmiştir. Peygamberliği 
süresince insanlara en güzel örnek olmuştur. Yüce Allah, “Ant olsun ki sizin için, Allah’a 
ve ahiret gününe kavuşmayı uman ve Allah’ı çok zikreden kimseler için, Allah’ın Resu-
lü’nde güzel bir örnek vardır.”49 buyurarak onun bu niteliğini açıklamıştır.

47 bk. TDK Türkçe Sözlük, s. 2320. 
48 Bakara suresi, 38. ayet.
49 Ahzab suresi, 21. ayet. 

Görsel 2.7. "Hz. Muhammed (sav) bir insandır ama 
sıradan bir insan gibi değildir. Taşlar arasında yakut ne 
ise o da öyledir.” anlamındaki beyitin hattı (Salih Naili 
Efendi)

Bu karekodla 
Peygamberimizin 
vahyi yaşayarak 
öğretmesi ile 
ilgili e-içeriğe 
ulaşabilirsiniz.

https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=af2f9daa1e621fccd2f418840e64a013&resourceType=1&resourceLocation=2


PEYGAMBERİMİZİN DİNDEKİ KONUMU

58

Hz. Peygamber, tevhit inancının ve iman esaslarına bağlılığın önemini ashabına sık sık 
hatırlatmıştır. “Rabbini zikreden kimse ile zikretmeyen kimsenin misali, diri ile ölünün 
misali gibidir.”50 buyuran Peygamberimiz, daima Allah’ı (cc) tespih etmiştir. İbadetlerini 
hiçbir zaman aksatmayarak ümmetine örnek olmuştur. O, bir hadisinde şöyle 
buyurmuştur: “Güç yetirebileceğiniz amelleri yapmaya gayret ediniz. Allah usanmaz da 
siz usanırsınız. Allah katında amellerin en sevimlisi az da olsa devamlı olanıdır.”51

Yüce Allah, Kur’an-ı Kerim’de “Namaz müminler üzerine vakitleri belli bir farzdır.”52 buyur-
muştur. Hz. Peygamber de “Benim nasıl namaz kıldığımı gördüyseniz siz de öyle namaz kı-
lın.”53 buyurarak namazın nasıl kılınacağını ashabına öğretmiştir. Kendisine namazların vakti 
hakkında soru soran bir kişiye “… Şu (önümüzdeki) iki günde namazları bizimle kıl!..” 54 diyerek 
onu uygulamalı olarak öğrenmeye yönlendirmiştir. Kur’an-ı Kerim’de “... Gitmeye gücü yete-
nin o evi ziyaret etmesi, Allah’ın insanlar üzerinde bir hakkıdır. Kim inkâr ederse bilmelidir 
ki Allah hiçbir şeye muhtaç değildir.”55 buyrularak hac farz kılınmıştır. Hz. Peygamber, “Hac 
uygulamalarını (yapılışını) benden alın, benden gördüğünüz gibi hac ibadetini yerine getirin.”56 
hadisinde belirttiği gibi insanlara haccın yapılışını göstermiştir.

Peygamberimiz, iman ve ibadet konularında olduğu gibi ahlaki nitelikleriyle de vahyi 
temsil etmiştir. Allah Resulü’nün vefatından sonra eşi Hz. Aişe, “Onun ahlakı nasıldı?” 
diye soranlara “… Onun ahlakı Kur’an’dı.”57 diye cevap vermiştir. Yüce Allah, Kur’an-ı 
Kerim’de Peygamberimiz için “Sen elbette yüce bir ahlak üzeresin.”58 buyurarak onun 
ahlakının üstünlüğünü bildirmiştir. Peygamber Efendimiz; dürüstlüğü, adaleti, güvenilir-
liği, merhameti, sabrı, cömertliği, cesareti, fedakârlığı, saygısı ve diğer güzel vasıflarıyla 
tüm insanlar için örnek bir ahlaka sahiptir. 

50 Buhari, Deavat, 66.
51 Ebu Davud, Tatavvu, 27.
52 Nisa suresi, 103. ayet.
53 Buhari, Ezan, 18.
54 Müslim, Mesacid, 176, 177, (613).
55 Al-i İmran suresi, 97. ayet.
56 Müslim, Hac, 310. 
57 Müslim, Müsafirin, 139.
58 Kalem suresi, 4. ayet.

Peygamber Efendimiz, bir gün hutbeden sonra ayağa kalkarak kıbleye yöneldi ve 
tekbir aldı. İnsanlar da kalkıp arkasında namaza durdu. Peygamberimiz Kur’an 
okudu, sonra rükû yaptı. İnsanlar da onunla birlikte rükû yaptılar. Peygamber 
Efendimiz, namazı bitirince insanlara döndü ve “Ey insanlar! Bana uymanız ve 
nasıl namaz kıldığımı öğrenebilmeniz için böyle yaptım.” buyurdu.

(bk. Buhari, Salat, 18.)

Yukarıdaki hadisi Hz. Muhammed’in (sav) temsil görevi açısından yo-
rumlayınız.

YORUMLAYALIM



59

ÜNİTE2

5. PEYGAMBERİMİZİN İNSANI KÖTÜLÜKLERDEN ARINDIRMASI 
Cahiliye Dönemi’nde yaygın olan batıl inanış ve ahlaki sorunlar hakkında neler 
biliyorsunuz?

Allah (cc), insanı akıl ve irade sahibi bir varlık olarak yaratmıştır. Aynı 
zamanda ona “Nefse ve onu düzgün bir biçimde şekillendirip ona 
kötülük duygusunu ve takvasını (kötülükten sakınma yeteneğini) ilham 
edene ant olsun ki nefsini arındıran kurtuluşa ermiştir.”59 ayetinde 
bildirdiği gibi doğru ile yanlışı ayırt edebilme yeteneği vermiştir. Bununla 
birlikte Allah (cc), insanı dünyada başıboş bırakmamış, kendisine doğru 
yolu göstermesi için peygamberler göndermiştir. Daha sonra insana iyilik 
ya da kötülük yollarından dilediğini seçebilme 
özgürlüğü vermiştir. Bu husus Kur’an-ı Kerim’de 
şöyle ifade edilir: “Şüphesiz biz ona doğru yolu 
gösterdik. İster şükredici olsun ister nankör.”60

İnsanı kötülüklerden ve şirk, küfür, günah, ikiyüz-
lülük, cehalet gibi manevi kirlerden arındırmak; 
Hz. Muhammed’in (sav) peygamberlik vazifele-
ri arasında yer alır.  Allah Resulü’nün bu vazifesi 
tezkiye kavramıyla ifade edilir.61 Peygamber Efen-
dimiz, yaşadığı dönemin şirke ve küfre düşmüş 
insanlarını hak yoluna davet ederek onları her türlü kötü davranıştan arındırmaya çalışmıştır. 
Yüce Allah, Kur’an-ı Kerim’de “Ant olsun, Allah, müminlere kendi içlerinden onlara ayetle-
rini okuyan, onları arıtıp tertemiz yapan, onlara kitap ve hikmeti öğreten bir peygamber 
göndermekle büyük bir lütufta bulunmuştur. Oysa onlar, daha önce apaçık bir sapkın-
lık içindeydiler.”62 buyurarak Peygamberimizin bu yönünü açıklamıştır.

59 Şems suresi, 7-9. ayetler.
60 İnsan suresi, 3. ayet.
61 bk. MEB Dinî Terimler Sözlüğü, s. 367.
62 Al-i İmran, 164. ayet.
*   e-içerik kaynağı: bk. Hadislerle İslam, DİB Yayınları, C 6, s. 494-495.

“Sözün en güzeli Allah’ın kitabıdır. Rehberliğin en güzeli ise Muhammed’in 
rehberliğidir.”

(Ahmed bin Hanbel, Müsned, III, 320.)

Yukarıdaki hadiste verilmek istenen mesaj nedir? Düşüncelerinizi yazınız.
…………………………………………………………………………………………………………………………………………
…………………………………………………………………………………………………………………………………………
…………………………………………………………………………………………………………………………………………
…………………………………………………………………………………………………………………………………………

YAZALIM

Görsel 2.8. “… Şüphesiz iyilikler kötülükleri 
giderir…” mealindeki Hud suresi, 114. ayetin hattı

Tezkiye, sözlükte "temizleme, paklama, arıtma, geliştirme" gibi anlamlara gelir.
(bk. MEB Dinî Terimler Sözlüğü, s. 367.)

BİLGİ KUTUSU

Bu karekodla 
Peygamberimizin 
insanı kötülüklerden 
arındırması ile 
ilgili e-içeriğe 
ulaşabilirsiniz.*

https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=a1e2e1638a2e762cc3ac71fea8e04bde&resourceType=1&resourceLocation=2


PEYGAMBERİMİZİN DİNDEKİ KONUMU

60

Hz. Muhammed (sav), İslam’ı tebliğ vazifesine başladığı ilk andan itibaren insanları tevhit 
inancına davet etmiştir. Onları putlara tapmaktan ve Allah’a (cc) ortak koşmaktan uzak 
tutmak için çalışmıştır. Toplumdaki yalan, gıybet, hile, iftira, kıskançlık, dedikodu, hırsız-
lık, kibir, cana kıyma, hak yeme gibi ahlaki sorunlarla mücadele etmiştir. İnsanları doğru 
inanç ve güzel ahlaka ulaştırmak için gayret göstermiştir. Nitekim sahabilerden biri Hz. 
Peygamber’e gelerek “Ya Resulallah! Bana İslam'ı öylesine tanıt ki onu bir daha senden 
başkasına sormaya ihtiyaç hissetmeyeyim.” dedi. Peygamber Efendimiz de “Allah’a inan-
dım de, sonra da dosdoğru ol!” buyurdu.63

Hz. Muhammed (sav), tezkiye vazifesini emir bil-
maruf nehiy anilmünker ilkesine bağlı olarak yerine 
getirmiştir. Emir bilmaruf nehiy anilmünker, "iyiliği 
ve hayrı tavsiye etmek, kötülüğü ve çirkin olanı ya-
saklamak" anlamına gelir.64 Hz. Peygamber, Yüce 
Allah’ın “Sen af ve kolaylık yolunu tut, iyiliği emret 
ve cahillerden yüz çevir.”65 ayetindeki emri çerçe-
vesinde insanları hayra yönlendirmek için gayret 
etmiştir. İslam’a göre maruf, Kur’an-ı Kerim ve sün-
nete uygun olan, aklın ve vicdanın iyi olarak benim-
sediği her şeydir. Münker ise bu şartlara uygun 
olmayan, kötü ve çirkin şeylerdir.66 İnsanları iyiliğe 
yönlendirip kötülükten uzak tutmak Peygamberi-
mizin olduğu kadar müminlerin de görevidir. Yüce 

Allah, Kur’an-ı Kerim’de “İçinizden hayra çağıran, iyiliği emredip kötülüğü meneden bir 
topluluk bulunsun. İşte onlar kurtuluşa erenlerdir.”67 buyurarak bu ilkeye uyanları ahiret 
mükâfatıyla müjdelemiştir. Bu konuda Hz. Peygamber şöyle buyurmuştur: “Kim kötü ve 
çirkin bir iş görürse onu eliyle düzeltsin, eğer buna gücü yetmiyorsa diliyle düzeltsin, buna 
da gücü yetmezse kalben karşı koysun. Bu da imanın en zayıf derecesidir.”68

63 bk. Müslim, İman, 62. 
64 bk. MEB Dinî Terimler Sözlüğü, 73.
65 Araf suresi, 199. ayet.
66 bk. Mustafa Çağrıcı, "Emir bi’l-Ma‘rûf Nehiy ani’l-Münker", TDV İslam Ansiklopedisi, C 11, s. 138.
67 Al-i İmran suresi, 104. ayet. 
68 Müslim, İman, 78.

Görsel 2.9. “Muhakkak ki Allah güzeldir, 
güzelliği sever…” (Müslim, İman, 147.) 
anlamındaki hadisin hattı

 “Onlar, yanlarındaki Tevrat’ta ve İncil’de yazılı buldukları Resul’e, o ümmi Pey-
gamber’e uyan kimselerdir. O, onlara iyiliği emreder, onları kötülükten alıkoyar. 
Onlara iyi ve temiz şeyleri helal, kötü ve pis şeyleri haram kılar…”

(Araf suresi, 157. ayet.)

 “Nitekim kendi aranızdan, size ayetlerimizi okuyan, sizi her kötülükten arındı-
ran, size kitap ve hikmeti öğreten, ayrıca bilmediklerinizi de öğreten bir peygam-
ber gönderdik.”

       (Bakara suresi, 151. ayet.)

Yukarıdaki ayetleri Hz. Muhammed’in (sav) tezkiye görevi açısından 
yorumlayınız.

YORUMLAYALIM



61

ÜNİTE2
Hz. Muhammed’in (sav) tezkiye vazifesini yerine getirirken dikkat ettiği hususlar:

İnsanları şirk, küfür, isyan, günah gibi manevi kirlerden arındırmayı amaçlamıştır.

Topluma tevhit inancını yerleştirmeye çalışmıştır.

Toplumda yaygın olan ahlaki sorunlarla mücadele etmiştir.

İnsanları her türlü kötü hâl, tutum ve davranıştan uzak tutmaya gayret 
göstermiştir.

Emir bilmaruf nehiy anilmünker ilkesine bağlı hareket etmiştir.

Söz ve davranışlarıyla insanlara rehberlik ederek doğru yolu göstermiştir.

6. BİR HADİS ÖĞRENİYORUM
Sizce Hz. Peygamber’e neden itaat etmeliyiz?

ُّ إِلاَّ  هُ لَا يَض�ُ
َّ
إِن

َ
قَدْ رَشَدَ وَمَنْ يَعْصِهِمَا ف

َ
هُ ف

َ
مَنْ يُطِعِ اَلله وَرَسُول

ُّ اَلله شَيْئًا فْسَهُ وَلَا يَض�ُ
َ
ن

“Kim Allah’a ve Resulü’ne itaat ederse doğru yolu bulmuştur. Kim onla-
ra isyan ederse ancak kendisine zarar verir. Allah’a hiçbir şekilde zarar 
veremez.”

(Ebu Davud, Salat, 221, 223.)

Hz. Muhammed (sav), kendisine ve-
rilen peygamberlik görevi gereğince 
Allah’tan (cc) aldığı vahiyleri insanlara 
tebliğ etmiştir. Ayetlerde yer alan ilahi 
hükümleri insanlara açıklamış, gerekli 
olan durumlarda hüküm koymuş, vah-
yi yaşayarak öğretmiş ve onları iyiliğe 
yönlendirip kötülükten sakındırmıştır. 

“Ey Peygamber! Biz seni bir şahit, bir müjdeleyici, bir uyarıcı, Allah’ın izniyle 
kendi yoluna çağıran bir davetçi ve aydınlatıcı bir kandil olarak gönderdik.”

(Ahzab suresi, 45-46. ayetler.)

Yukarıdaki ayetleri Hz. Muhammed’in (sav) peygamberlik vazifeleri açı-
sından değerlendiriniz.

DEĞERLENDİRELİM

Sizce Allah’a (cc) ve Resulü’ne itaat et-
meyenlerin uğrayacağı zararlar neler 
olabilir? Düşüncelerinizi sınıfta arka-
daşlarınızla paylaşınız.

PAYLAŞALIM

Bu karekodla hadis 
ile ilgili e-içeriğe 
ulaşabilirsiniz.

https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=ae4e56457b0f404130b1775ccfcc1ea6&resourceType=1&resourceLocation=2


PEYGAMBERİMİZİN DİNDEKİ KONUMU

62

Peygamberimizin örnekliği ve rehberliğine başvurmadan İslam’ı doğru bir şekilde yaşamak 
mümkün değildir. Yüce Allah, Kur’an-ı Kerim’de “Kim Peygamber’e itaat ederse Allah’a itaat 
etmiş olur…”69 buyurarak Hz. Muhammed’e (sav) itaatin gerekliliğini bildirmiştir. 

Allah Resulü’nün beyan ettiği dinî hükümlere itaat etmek ve onun haber verdiği ko-
nuları tasdik etmek imanın bir gereğidir. Bu nedenle her Müslüman onun emirlerine 
uyup yasakladıklarından sakınmakla yükümlüdür. Peygamber Efendimiz, bir hadisinde 
“Bana itaat eden cennete girer. Bana isyan eden de yüz çevirmiş demektir.”70 buyurarak 
sünnetine uyulması konusunda müminleri uyarmıştır. Zira bu sorumluluğu yerine getir-
meyenler karşılaşacakları ilahi azapla ahiret hayatlarına zarar vermiş olurlar.

69 Nisa suresi, 80. ayet.
70 Buhari, İtisam, 2.

“Size iki şey bırakıyorum, onlara sımsıkı sarıldığınız sürece yolunuzu şaşırmayacak-
sınız: Allah’ın kitabı ve Peygamberi'nin sünneti.”

(Malik bin Enes, Muvatta, Kader, 3.) 

Bu hadise göre Kur’an-ı Kerim ve Peygamberimizin sünnetinin dinimizi doğru 
yaşamak açısından önemi nedir? Düşüncelerinizi yazınız.

YAZALIM

...............................................................................................................................................

...............................................................................................................................................

...............................................................................................................................................

...............................................................................................................................................

Görsel 2.10. "Allah (cc) Rabbim, Hz. Muhammed (sav) peygamberimdir."  
anlamındaki hat (Mustafa Râkım Efendi)



63

ÜNİTE2
2. ÜNİTE

ÖLÇME VE DEĞERLENDİRME

A.	 Aşağıdaki ifadelerden doğru olanlarının başına “D”, yanlış olanlarının başına “Y” 
yazınız.

tebyin tebliğ maruf tezkiye temsil teşri

B. Yukarıda verilen kelimelerden uygun olanlarıyla cümleleri tamamlayınız. 

1. ………..…………., peygamberlerin ilahi vahyi insanların anlayabileceği şekilde açıklamasıdır. 

2. Dinî bir konuda hüküm koyma, emretme ve yasaklama yetkisine ………..…………. denir.

3. ………..…………., sözlükte "benzemek, örnek olmak" gibi anlamlara gelir.

4. Allah Resulü’nün insanı kötülüklerden arındırmasına ………..…………. denir.

5. Peygamberlerin ilahi vahyi eksiksiz olarak insanlara ulaştırmasına ………..…………. denir.

Karekodu kullanarak daha 
fazlasına ulaşabilirsiniz.

1. (.....) Peygamberler, vahyi insanlara ulaştırmak için Allah’ın (cc) görevlendirdiği
elçilerdir.

2. (.....) Hz. Muhammed (sav), tebliğ vazifesine çevre ülkelerden başlamıştır.
3. (.....) Müslümanlar, Hz. Peygamber’i rehber edinerek onun yolundan gitmekle

yükümlüdür. 
4. (.....) Peygamberimiz, ibadetlerin yapılışını uygulamalı olarak ashabına

öğretmiştir.
5. (.....) Münker; Kur’an ve sünnete uygun olan, aklın ve vicdanın iyi olarak

benimsediği şeylerdir.

https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=eafb31b5abb1556fe77601d15613cc90&resourceType=1&resourceLocation=2


PEYGAMBERİMİZİN DİNDEKİ KONUMU

64

C. Aşağıdaki soruları dikkatle okuyunuz ve doğru seçeneği işaretleyiniz.

1.	Yüce Allah; Hz. Peygamber’e İslam’ı tebliğ ederken insanlara güzel bir üslupla ve ne-
zaketle yaklaşmasını öğütlemiştir. Bu nedenle Allah Resulü; insanlar tarafından hoş 
karşılanmayan, kaba, kırıcı, küçük düşürücü bir konuşma tarzı benimsememiştir.

Buna göre
I.	“Allah’ın rahmeti sayesinde sen onlara karşı yumuşak davrandın. Eğer kaba, katı 

yürekli olsaydın, onlar senin etrafından dağılıp giderlerdi…” (Al-i İmran suresi, 159. ayet.) 

II.	“Sen, Rabbinin yoluna hikmet ve güzel öğütle çağır ve onlarla en güzel şekilde 
mücadele et!..” (Nahl suresi, 125. ayet.)

III.	“Şüphesiz ki kitabı sana hak olarak indirdik. O hâlde sen de dini Allah’a has 
kılarak kulluk et.” (Zümer suresi, 2. ayet.)

ayetlerinden hangileri Peygamberimizin bu tutumuna örnek oluşturur? 

A) Yalnız I. 

B) Yalnız II. 

C) I ve II. 

D) II ve III.

2. 

Numaralanmış ayetlerden hangileri Hz. Muhammed’in (sav) teşri yetkisine  
değinmektedir?

A) Yalnız I. 

B) I ve II. 

C) I ve III. 

D) II ve III.

I.	 “… Peygamber size neyi verdiyse onu alın ve size neyi yasakladıysa ondan sakının...” 
(Haşr suresi, 7. ayet.)

II.	 II. “Ant olsun size kendi içinizden öyle bir peygamber gelmiştir ki sizin sıkıntıya 
düşmeniz ona çok ağır gelir. O, size çok düşkün, müminlere karşı da çok şefkatli 
ve merhametlidir.” (Tevbe suresi, 128. ayet.)

III.	 “Allah ve Resulü herhangi bir konuda hüküm verdiklerinde artık mümin bir erkek 
veya kadın için işlerinde tercih hakları yoktur. Allah’ın ve Resulü’nün emrine itaat 
etmeyenler doğru yoldan açıkça sapmışlardır.” (Ahzab suresi, 36. ayet.)



65

ÜNİTE2
3.	 Allah (cc), Peygamberimize hiçbir baskı ve zorlamaya meydan vermeden insanları 

uyarmasını ve gerçekleri onlara yalnızca tebliğ etmesini emretmektedir. Çünkü iman 
ve ibadet ancak kişinin ikna olmasına, gönülden isteyip benimsemesine bağlıdır.

	 Aşağıdaki ayetlerden hangisi parçada sözü edilen durum için uyarıcı 			 
	 niteliğindedir?

	 A) “Artık sen öğüt ver! Sen ancak bir öğüt vericisin. Onların üzerinde bir zorba 		
		  değilsin.” (Gaşiye suresi, 21-22. ayetler.)

	 B) “De ki: Eğer Allah’ı seviyorsanız bana uyun ki Allah da sizi sevsin.” (Al-i İmran  suresi, 31. ayet.)

	 C) “De ki: Ey insanlar! Gerçekten ben, göklerin ve yerin sahibi olan Allah’ın hepinize 	
		  gönderdiği elçisiyim...” (Araf suresi, 158. ayet.)

	 D) “Bütün dinlerden üstün kılmak üzere, Peygamber’ini hidayet ve hak din ile 		
		  gönderen O’dur. Şahit olarak Allah yeter.” (Fetih suresi, 28. ayet.)

4.

	 Numaralanmış ayetler, Hz. Muhammed’in (sav) peygamberlik vazifeleriyle 	
	 eşleştirildiğinde aşağıdakilerden hangisi doğru olur?

	     I		       II	     	    III

	 A)	Tebliğ		 Tezkiye	 Teşri

	 B)	Tezkiye	 Tebliğ		 Temsil

	 C)	Teşri		  Tezkiye	 Tebyin

	 D)	Tebliğ		 Tebyin		 Temsil

I.	“O peygamberler ki Allah’ın verdiği emirleri duyururlar, Allah’tan korkarlar ve O'ndan 
başka kimseden korkmazlar. Hesap görücü olarak Allah yeter.” (Ahzab suresi, 39. ayet.)

II.	“… İnsanlara, kendilerine indirileni açıklaman ve onların da (üzerinde) düşünmeleri 
için sana bu Kur’an’ı indirdik.” (Nahl suresi, 44. ayet.)

III.	“Ant olsun ki sizin için, Allah’a ve ahiret gününe kavuşmayı uman ve Allah’ı çok 
zikreden kimseler için, Allah’ın Resulü’nde güzel bir örnek vardır.” (Ahzab suresi, 21. ayet.)



PEYGAMBERİMİZİN DİNDEKİ KONUMU

66

5.	 “Ey Peygamber! Biz seni bir şahit, bir müjdeleyici, bir uyarıcı, Allah’ın izniyle kendi yoluna 
çağıran bir davetçi ve aydınlatıcı bir kandil olarak gönderdik.” (Ahzab suresi 45-46. ayetler.)

		  Bu ayetlerde Hz. Muhammed’in (sav)

I.	vahyi tebliğ etmesi 

II.	insanlara rehberlik etmesi

III.	dinî bir konuda hüküm koyması 

	 vazifelerinden hangilerine değinilmektedir?

		  A) Yalnız I.

		  B) I ve II.

		  C) I ve III.

		  D) II ve III.

D. Aşağıdaki soruları cevaplayınız.

1.	Hz. Muhammed (sav) tebliğ vazifesini yerine getirirken nasıl bir yol izlemiştir? 
Açıklayınız.

……………………………………………………………………………………...........................................................

............................................................................................................................................

…..........................................................................................................................................

…..........................................................................................................................................

2.	Peygamberimizin vahyi insanlara açıklamasıyla ilgili bir örnek yazınız.

……………………………………………………………………………………...........................................................

............................................................................................................................................

…..........................................................................................................................................

…..........................................................................................................................................



67

ÜNİTE2
3.	Dinî konularda hüküm koyma yetkisi kimlere aittir? Bir ayet örneği vererek 

açıklayınız. 

……………………………………………………………………………………...........................................................

............................................................................................................................................

…..........................................................................................................................................

…..........................................................................................................................................

4.	Peygamberimizi hangi konularda örnek almalıyız? Yazınız.

……………………………………………………………………………………...........................................................

............................................................................................................................................

…..........................................................................................................................................

…..........................................................................................................................................

5.	"Emir bilmaruf nehiy anilmünker" ilkesini bir hadis örneği vererek açıklayınız.

……………………………………………………………………………………...........................................................

............................................................................................................................................

…..........................................................................................................................................

…..........................................................................................................................................



PEYGAMBERİMİZ VE SOSYAL HAYAT

68

Ünite Özet Sunusu

https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=7188fd5ecf7d8086011c8aac93ecefea&resourceType=1&resourceLocation=2


69

ÜNİTE3

NELER ÖĞRENECEĞİZ?

3. ÜNİTE

Peygamberimiz
ve Sosyal Hayat

ÜNİTEMİZE HAZIRLANALIM

 KAVRAMLAR

1.	Adil Bir Yönetici Olarak Peygamberimiz 
2.	Sosyal Sorunların Çözümünde Peygamberimiz 
3.	Çalışma Hayatı ve Peygamberimiz 
4.	Çevre Bilinci ve Peygamberimiz 
5.	Peygamberimizin Tabiat Sevgisiyle İlgili Bir Hadisi

1.	 Adalet, kul hakkı ve hukuk kavramlarını sözlükten bularak anlamlarını 
defterinize yazınız.

2.	 Peygamberimizin adaletiyle ilgili bir araştırma yaparak dikkatinizi 
çeken hususlar üzerinde düşününüz. Düşüncelerinizi arkadaşlarınızla 
paylaşınız.

3.	 İslam’ın, gelir adaletsizliği ve yoksulluğun çözümüne ilişkin 
uygulamalarının neler olduğunu büyüklerinizle konuşunuz. Ulaştığınız 
bilgileri sınıfta arkadaşlarınızla değerlendiriniz.

4.	 Peygamberimizin, çalışma hayatıyla ilgili üç hadisini 
https://hadislerleislam.diyanet.gov.tr/ adresinden bularak defterinize 
yazınız.

5.	 Ekolojik denge nedir? Ekolojik dengeyi korumak için neler 
yapılması gerekir? Araştırınız. Konuyla ilgili düşüncelerinizi sınıfta 
arkadaşlarınızla paylaşınız.

Adalet, kul hakkı, hukuk.

Ünite PDF DosyasıÜnite İnfografiği
Dosyası

https://www.eba.gov.tr/c?q=U47448_185934c0
https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=a6e04a243d0025fe6ad7d943841cdea0&resourceType=1&resourceLocation=2


PEYGAMBERİMİZ VE SOSYAL HAYAT

70

1. ADİL BİR YÖNETİCİ OLARAK PEYGAMBERİMİZ 
Sizce iyi bir yöneticide ne gibi özellikler bulunmalıdır?

İslam; insanın sosyal hayatını düzenleyen hükümler koymuş, emir ve 
yasaklar belirlemiştir. Peygamberimiz, her konuda olduğu gibi sosyal 
hayatımızı nasıl yaşamamız gerektiği konusunda da bizlere en güzel ör-
nektir.

Peygamber Efendimiz, her zaman toplumsal hayatın içinde olmuştur. Bir eş, bir baba ve 
bir yönetici olarak sorumluluklarını yerine getirirken daima Allah’ın (cc) rızasına uygun 
hareket etmiştir. Peygamberimizin ahlakıyla ahlaklanmak ve sünnetini rehber edinmek 
Allah’ın (cc) rızasını kazanmamıza, huzur ve güven içinde yaşamamıza vesile olur.

Peygamber Efendimiz; devlet başkanı olarak Müslümanlara yöneticilik yapmış, onların 
karşılaştığı sorunlara ilahi vahyin ışığında çözümler getirmiş, insanlar arasında adaleti 
sağlamıştır. Peygamberimizin bunları yaparken ortaya koyduğu ilke ve yöntemler biz 
Müslümanlar için rehber niteliğindedir.

Hukuka Uygunluk
İslam’ın temel ilkelerinden biri olan 
adalet, “ölçülü ve dengeli olmak, hak-
ka ve hukuka uygun davranmak, her-
kese hakkını vermek, kimseye hak-
sızlık etmemek” gibi anlamlara gelir.1 
Yüce Allah, adaleti emretmiş ve Müs-
lümanlardan adil olmalarını istemiştir. 
Kur’an-ı Kerim’de bu konuda şöyle buy-
rulur: “Allah, size, emanetleri mutlaka 
ehline vermenizi ve insanlar arasında 
hükmettiğiniz zaman adaletle hükmet-
menizi emrediyor…”2

1 bk. MEB Dinî Terimler Sözlüğü, s. 4.
2 Nisa suresi, 58. ayet.

Hukuka Uygunluk

Kul Haklarına Riayet

Herkese Eşit Muamele

İşi Ehline Vermek

İstişare Etmek

Peygamberimizin Adaleti 
Sağlarken Ortaya Koyduğu 

Bazı İlkeler

Görsel 3.2. Yüce Allah'ın "Mutlak adalet sahibi" 
anlamındaki "el-Adl" isminin hattı (İzzettin Yılmaz BAŞKAR)

Bu karekodla adil 
bir yönetici olarak 
Peygamberimiz 
ile ilgili e-içeriğe 
ulaşabilirsiniz.

https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=e6925f6fcf4e721723c749cb708e74df&resourceType=1&resourceLocation=2


71

ÜNİTE3
Her zaman adaletle davranan Peygamberimiz, adaletin önemini hadislerinde de belirt-
miştir. O, bir hadisinde adil yöneticilerin kıyamet gününde Yüce Allah’ın arşının gölge-
sinde gölgeleneceğini bildirmiştir.3 Başka bir hadisinde de “Yönettikleri insanlara, aile-
lerine ve sorumlu oldukları kişilere karşı adaletli davrananlar, Allah katında, Rahman’ın 
yanında nurdan minberler üzerinde ağırlanacaktır.”4 buyurarak adil olmanın Allah (cc) 
katındaki değerini açıklamıştır. 

Adalet ancak hukuka uygun davranarak sağlanır. Hukuk, insanlar arasındaki ilişkileri 
düzenleyen kurallar bütünüdür. İslam hukuku da Yüce Allah’ın insanlar için belirlediği 
temel hakları, sorumlulukları ve yükümlülükleri kapsar.5 Peygamber Efendimiz, insanlar 
arasında hükmederken Yüce Allah’ın belirlediği haklar çerçevesinde hareket etmiştir. 
O; insanları yönetirken hukuka uygun davranmış, iyiliği ve adaleti yaymış, kötülüğü ve 
zulmü engellemeye çalışmıştır.

Kul Hakkına Riayet
İnsanın, başka insanlara karşı ihlal etmemekle 
sorumlu olduğu haklara kul hakkı denir.6 
İnsanların canları, malları, akılları, dinleri ve 
namusları İslam’da koruma altına alınan 
temel haklardır. İslam, insanların bu haklarının 
gasbedilmesine ve bu haklardan mahrum 
bırakılmasına izin vermez. Bu sebeple cana 
kıymak, hırsızlık, kumar, alışverişte aldatma ve 
faiz gibi fiiller İslam’da yasaklanmıştır.
Peygamber Efendimiz, İslam’ın çok önem 
verdiği kul haklarına her zaman riayet etmiştir. 
Herkese hakkı olanı vermiş, insanların haklarının gasbedilmesine müsaade etmemiştir. 
Medine’ye hicretten hemen sonra muhacir ile ensarı kardeş ilan etmiş; kabilecilik  temelli 
cahiliye anlayışını, iman ve muhabbet temelli İslam kardeşliği anlayışıyla değiştirmiştir. 
Yönetimi altında yaşayan Medine’deki Yahudiler ile Medine Sözleşmesi adı verilen bir 
antlaşma yapmış, onların dinlerini yaşamalarına engel olmamıştır.7 Böylece Peygamberimiz; 
Müslüman olsun olmasın, yönetimi altında bulunan herkes için toplumsal bir huzur ve 
güven ortamı sağlamıştır.

3 bk. Buhari, Ezan, 36.
4 Nesai, Adabü’l-Kudat, 1.
5 bk. Hayrettin Karaman, "Fıkıh", TDV İslam Ansiklopedisi, C 13, s. 1-14.
6 bk. Mustafa Çağrıcı, "Kul Hakkı", TDV İslam Ansiklopedisi, C 26, s. 350-351.
7 bk. Mustafa Özkan, "Medine Vesikası", TDV İslam Ansiklopedisi, C Ek-2, s. 212-215.

Görsel 3.3. Kul hakkına riayet, Kur'an-ı Kerim'de 
belirlenen temel ilkelerdendir.

Peygamberimiz, henüz peygamberlik görevine başlamadan önce, Mekke'ye 
gelen insanların haklarını korumak için kurulan Hilfülfudul (Erdemliler Birliği) 
adlı topluluğa katılmıştır. Kendisi, peygamber olduktan sonra da bu oluşumdan 
övgüyle bahsetmiştir.

(bk. Ahmed bin Hanbel, Müsned, I, 191.)

BİLİYOR MUSUNUZ?



PEYGAMBERİMİZ VE SOSYAL HAYAT

72

Peygamberimiz toplumun ortak yararı için yapılan işlerde de kişilerin haklarını gözetmiş, 
kimseyi mağdur etmemiştir. Medine’ye hicretten sonra yeni yapılacak mescidin 
arazisinin Sehl ve Süheyl adlı iki yetim kardeşe ait olduğu anlaşılınca Peygamberimiz 
bu araziyi bedeli karşılığında satın almak istemiştir. İki kardeş araziyi karşılıksız vermeyi 
teklif etseler de Peygamberimiz bunu kabul etmemiştir. Arazi satın alınmış ve böylece 
mescit yapımına başlanmıştır.8

Herkese Eşit Muamele
Adil bir yönetici olarak Peygamberimiz, zengin olsun fakir olsun Yüce Allah’ın kanunları 
önünde herkese eşit davranmış, kimseyi kayırmamıştır. Hz. Peygamber Dönem'inde ya-
şanan şu olay;  onun adalete verdiği önemin, adaleti sağlarken kimseye iltimas geçme-
diğinin en güzel örneğidir: Mekke’nin varlıklı ve soylu kadınlarından biri hırsızlık yapmış, 

Mekkeliler o kadının cezalandırılmasını 
istememişlerdi. Bu sebeple Üsame’yi (ra) 
aracı olarak Peygamberimize gönderdiler. 
Üsame (ra) durumu Peygamberimize an-
latınca Sevgili Peygamberimiz ona şu ce-
vabı vermişti: “Sizden öncekiler aralarında 
soylu biri hırsızlık yaptığında onu bırakıver-
meleri, zayıf biri hırsızlık yaptığında ise onu 
cezalandırmaları sebebiyle helak olmuştur. 
Allah’a yemin olsun ki Muhammed’in kızı 
Fatıma hırsızlık yapsa muhakkak onun da 
cezasını veririm.”9

İşi Ehline Vermek
İşi ehline vermek adil bir yönetim için gerekli şartlardandır. Peygamber Efendimiz, 
yönetimle ilgili vazifeleri o görevi yapmaya en uygun olan sahabilerine vermiştir. Birinci 
Akabe Biati’nden sonra Medinelilere İslam’ı öğretmek üzere genç sahabi Musab bin 
Umeyr’i (ra) görevlendirmiştir. Musab'ın (ra) kişilik özellikleri ve samimi çalışmaları 
pek çok Medinelinin Müslüman olmasına vesile olmuştur.10 Hz. Peygamber, Muaz bin 
Cebel’i (ra) de Yemen’e vali olarak göndermiştir. Muaz (ra) orada faydalı çalışmalar 
yapmış, Yemenlilere İslam’ı öğretmiştir.11

Peygamberimiz, yöneticilerin yetkilerini kullanırken adaletli olmaları gerektiğini, aksi 
durumda yaptıklarından sorumlu olacaklarını bildirmiştir. Bir hadisinde “Yönetim gücünü 
elinde bulunduran kimse en büyük hamidir. Haksızlıklara karşı onun vasıtasıyla (yani hukuk 
yoluyla) mücadele edilir ve onun vasıtasıyla (tehlikelerden) korunulur. Şayet bu otoriteyi 
kullananlar Allah’tan sakınmayı emreder ve adaletle hükmederlerse bu yaptıklarından 
sevap kazanırlar. Bunun aksine davranırlarsa vebalini çekerler.”12 buyurmuştur.

8 bk. Buhari, Menakıbü’l-Ensar, 45.
9 Müslim, Hudud, 8.
10 bk. İbni Sad, Tabakat, C 1, 220.
11 bk. Buhari, Zekât, 63.
12 Müslim, İmare, 43.

Görsel 3.4. İslam'da kanun önünde kimseye 
ayrıcalık tanınmaz.



73

ÜNİTE3
Peygamberimiz; yönetim gücünü elinde bulunduran kimseleri yaptıkları işten dolayı 
kişisel menfaat sağlamamaları konusunda uyarmış, bu türden faaliyetleri yasaklamıştır. 
Bir zekât memuru, topladığı zekâtlar ile birlikte Peygamberimizin huzuruna gelmiş ve 
“Bu sizin payınız, bu ise bana verilen hediyelerdir.” demişti. Hz. Peygamber ise onun 
hediye almasını hoş görmemiş, aldığı hediyelerin zekât memuru olduğu için verildiğini 
ima ederek “Anne babanın evinde otursaydın bu hediye sana verilir miydi, verilmez miydi? 
Asla! Allah’a yemin olsun ki sizden kim hak etmediği bir şey alırsa kıyamet günü aldığı 
şey (vebal olarak) sırtına yüklenecektir.”13 buyurmuştur. Bu durum, devlet görevlilerinin 
işleri karşılığında rüşvet almasının yolunu kapatmıştır.

İstişare Etmek
İstişare, "danışmak, görüş alışverişinde 
bulunmak" gibi anlamlara gelir. Yüce 
Allah, Kur’an-ı Kerim’de Müslümanları 
anlatırken “… Onlar aralarındaki işleri 
istişare ederek yürütürler…”14 buyur-
maktadır. Peygamber Efendimiz de 
alacağı önemli kararlarda sahabilerine 
danışmış ve son kararını bu istişare ne-
ticesine göre vermiştir. Bedir, Uhud ve 
Hendek savaşlarında, Hudeybiye Ant-
laşması sonrasında yaşanan süreçte 
kararlarını ashabıyla istişare ederek al-
mıştır.15 Hatta Uhud Savaşı’nda, özellik-
le genç sahabilerin düşmanın karşısına 
çıkıp meydan savaşı yapma tekliflerini, 
kendisi Medine’de kalıp savunma savaşı yapmayı istemesine rağmen kabul etmiştir.16 Ebu 
Hüreyre (ra), onun bu özelliğini anlatmak için “Resulullah’tan daha çok arkadaşlarıyla istişare 
eden bir kimseyi görmedim.”17 demiştir. Peygamberimizin bu özelliği onun adil bir yönetici 
olarak ashabının görüşlerine ne kadar önem verdiğinin bir göstergesidir. 

13 Müslim, İmare, 26.
14 Şûra suresi, 38. ayet.
15 bk. Talip Türcan, "Şûra", TDV İslam Ansiklopedisi, C 39, s. 230-235. 
16 Vakıdi, Megazi, I, 210-211.
17 Tirmizi, Cihat, 35.

Görsel 3.5. "... Onların işleri, aralarında danışma 
iledir..." mealindeki Şûra suresi, 38. ayetin hattı 
(Abdurrahman Kılıç)

“Allah’ım, bir kimse ümmetimin yönetimi konusunda bir vazife alır da onlara 
zorluk çıkarırsa sen de ona zorluk çıkar! Bir kimse ümmetimin yönetiminde 
görev alır da onlara hoş muamele ederse sen de ona hoş muamele et!” 

(Müslim, İmare, 19.)

Peygamberimizin hadisini Müslüman yöneticilerin sorumlulukları açısından 
değerlendiriniz.

DEĞERLENDİRELİM



PEYGAMBERİMİZ VE SOSYAL HAYAT

74

Peygamberimizin belirlediği ilkeler ışığında yöneticiler: 

Sorumluluk bilinciyle hareket etmelidir.

Yönetimi altındakilere iyi davranmalıdır.

Yönettiği kişileri koruyup gözetmelidir.

Yönetimini üstlendiği kimselerin sorunlarıyla ilgilenmelidir.

İyiliği emredip kötülüğe engel olmalıdır.

İşlerinde istişareyi esas almalıdır.

Dürüst olmalı, güven vermelidir.

2. SOSYAL SORUNLARIN ÇÖZÜMÜNDE PEYGAMBERİMİZ 

Toplumsal hayatta sıkça karşılaştığınız sorunlar nelerdir? Bu sorunları nasıl çözerdiniz?

Toplumsal hayatta çeşitli sorunların ortaya çıkması normaldir. Müslümanlar, sorunlarını 
Kur’an-ı Kerim ve sünnete göre çözerler. Dinimizin belirlediği emir ve yasaklara uyarak 
ve sorumlu davranarak sorunların çözümüne katkıda bulunmak tüm Müslümanların 
görevidir. 
Peygamberimiz, Medine’ye hicretten sonra ilk iş olarak bir mescit inşa etmiştir. 
Mescid-i Nebevi, Müslümanlar için toplumsal hayatın merkezi olmuştur. Burası sadece 
bir ibadethane değil, toplumun pek çok ihtiyacının karşılandığı bir yerdir. O, burada 
Müslümanların lideri olarak toplumsal sorunlara çözümler getirmiştir. Mescidin bir 
bölümünü oluşturan “Suffe” okul işlevi görmüştür. Hz. Peygamber’in burada yetiştirdiği 
pek çok sahabi topluma hizmet etmiştir.18

18 bk. Nebi Bozkurt, Mustafa Sabri Küçükaşcı, "Mescid-i Nebevi", TDV İslam Ansiklopedisi, C 29, s. 281-290.

Görsel 3.6. Mescid-i Nebevi'nin günümüzden bir görünümü (Medine)



75

ÜNİTE3
Mescid-i Nebevi'nin işlevleri:

Müslümanların namaz kıldıkları bir ibadethane

Eğitim faaliyetlerinin yürütüldüğü bir okul

Davaların görüldüğü bir mahkeme

Hasta ve yaralılar için bir şifahane

Kararların istişareyle alındığı bir yönetim merkezi

Dışarıdan gelen konukların ağırlandığı bir misafirhane

İhtiyacı olanların gelip kaldıkları bir mekân 

Peygamberimiz; yoksulluk, eşler arasındaki anlaşmazlık gibi toplumsal sorunlara çeşitli 
çözümler getirmiştir. Bu çözümlerdeki ilke ve yöntemler, vahiy kaynaklı olup insan fıtratına 
uygundur.

Yoksulluğun Çözümü

Gelir dengesizliği ve yoksulluk her toplumda görülebilen sorunlardandır. İslam, ekonomik 
hayatla ilgili Kur'an-ı Kerim ve sünnete dayanan bazı ilkeler belirlemiştir. Ayrıca zekât, infak 
ve sadaka gibi ibadetlerle toplumsal yardımlaşma ve paylaşmayı da emretmiştir. Tüm bu 
emir ve tavsiyeleriyle gelir dengesizliğini ve yoksulluk sorununu çözmeyi amaçlamıştır.

Görsel 3.7. Dinimiz paylaşmayı ve yardımlaşmayı emreder.



PEYGAMBERİMİZ VE SOSYAL HAYAT

76

Zekât ibadeti, dinen zengin sayılan Müslümanların mal ve paralarının belli bir miktarını 
her yıl ihtiyaç sahiplerine vermesidir.19 Kur’an-ı Kerim’de zekât, “yoksulların, zenginlerin 
mallarındaki hakkı”20 olarak tanımlanmıştır. Bu hakkın ihtiyaç sahiplerine verilmesiyle 
toplumda adalet yerini bulur, yoksulluk azalır. Peygamberimiz de Müslümanları zekât 
ve sadaka vermeye, mallarını Allah (cc) yolunda harcamaya teşvik etmiş, İslam’ın zekât 
emrini titizlikle uygulamıştır. Yemen’e vali olarak gönderdiği Muaz bin Cebel’e (ra) 
şöyle buyurmuştur: “… Onları önce Allah’tan başka ilah olmadığını ve benim O’nun elçisi 
olduğumu kabule davet et. Bu konuda itaat ederlerse onlara günde beş vakit namazın 
farz olduğunu haber ver. Buna da itaat ederlerse Allah’ın kendilerine zekâtı farz kıldığını ve 
zekâtın zenginlerinden alınıp fakirlerine dağıtılacağını haber ver. Bunu da kabul ederlerse 
kendilerinden zekât al…”21 

Kişiler ve Gruplar Arasındaki Anlaşmazlıkların Çözümü

İslam; kişinin kendisiyle, ailesiyle ve toplumla barış içinde yaşamasını sağlamak için 
düzenlemeler yapmıştır. Yüce Allah, Kur’an-ı Kerim’de “Müminler ancak kardeştirler. 
Öyleyse kardeşlerinizin arasını düzeltin. Allah’a karşı gelmekten sakının ki size 
merhamet edilsin.”22 buyurmuştur. Peygamber Efendimiz; kişiler arasında çıkan 
anlaşmazlıklarda İslam’ın kardeşlik anlayışıyla hareket etmiş, affedici olmayı esas 
almış ve küsleri barıştırmıştır. O, bir hadisinde şöyle buyurmuştur: “Bir Müslümanın din 
kardeşine üç günden fazla küs durması ve karşılaştıklarında birbirlerinden yüz çevirmeleri 
helal olmaz. Bunların önce selam vereni daha hayırlıdır.”23 Ayrıca o; Müslümanların 
arasını düzeltmeyi tavsiye etmiş, bunun büyük bir sevap olduğunu bildirmiştir. Bir gün 
Ebu Eyyüb Ensari’ye (ra) “Ey Ebu Eyyûb! Allah ve Resulü'nün razı olacağı bir sadakayı 
sana söyleyeyim mi?” diye sormuş, Ebu Eyyüb (ra) “Elbette!” deyince Peygamberimiz 
“Birbirlerine kin besleyip anlaşmazlığa düştüklerinde insanların arasını bulmaya çalış!”24 
buyurmuştur. 

Dinimiz İslam; insanlar arasındaki sevgi, saygı ve güveni zedeleyen davranışları da ya-
saklamıştır. İnsanları küçük görmek, onlarla alay etmek, dedikodu yapmak, söz taşı-
mak gibi davranışları kötü görmüştür. Peygamberimiz; Müslümanları bu konuda sürekli 
uyarmış, bir hadisinde şöyle buyurmuştur: “Kardeşinle tartışmaya girme, onunla kırıcı 
şekilde şakalaşma ve ona yerine getiremeyeceğin sözü verme.”25 

19 bk. MEB Dinî Terimler Sözlüğü, s. 398.
20 bk. Zariyat suresi, 19. ayet.
21 Müslim, İman, 29.
22 Hucurat suresi, 10. ayet.
23 Buhari, İstizan, 9.
24 bk. Taberani, el-Mucemü’l-Kebir, IV, 138.
25 Tirmizi, Birr, 58.



77

ÜNİTE3
Peygamberimiz insan ilişkilerini olumlu etki-
leyen selamlaşmak, hediyeleşmek, hasta zi-
yaretinde bulunmak, gülümsemek gibi güzel 
davranışları teşvik etmiş; kendisi de bu konu-
da insanlara örnek olmuştur.

Peygamberimiz Medine’de muhacir ile en-
sarı kardeş ilan etmiş, bu kardeşlik tarihte 
eşi görülmemiş bir toplumsal yardımlaşma 
ve paylaşmanın örneği olmuştur. Medine’de, 
Evs ve Hazrec kabileleri arasında devam 
eden çatışmayı da Peygamberimiz bitirmiş, kan davalarını sona erdirmiştir. Ayrıca 
Medine’de yaşayan müşriklerle ve Yahudilerle bir sözleşme yapmıştır. Bu sözleşmeyle 
onlar Peygamberimizi adil bir yönetici ve hakem olarak kabul etmişlerdir. Tüm bunlar, 
Medine’de yaşayan kişiler ve gruplar arasındaki anlaşmazlıkların çözümüne katkı sağ-
lamış, huzurlu bir toplumsal yapı oluşmuştur.

Eşler Arasındaki Sorunların Çözümü

Toplumun çekirdeği ailedir. İslam, aile hayatına büyük bir önem ve değer vermiştir. 
Peygamberimiz, Müslümanları evlenip aile kurmaya teşvik etmiş, kendisi de bir eş 
olarak ümmetine en güzel şekilde örnek olmuştur. 

İslam, Cahiliye Dönemi’nde hiçbir hakka sahip olmayan kadınlara tüm sosyal ve eko-
nomik haklarını vermiş ve bu haklara riayet edilmesini bütün Müslümanlara emretmiş-
tir. Peygamberimiz Müslümanları bu konuda sık sık uyarmış, Veda Hutbesi’nde şunları 
söylemiştir: “... Kadınların hakları konusunda Allah’tan korkun. Çünkü siz onları Allah’ın 
emaneti olarak aldınız ve Allah’ın adını anarak (nikâh kıyıp) kendinize helal kıldınız.”26

Eşler arasındaki huzurun temeli sevgi, saygı, sadakat ve sorumlulukları yerine getir-
mektir. İslam, kadına da erkeğe de aile içindeki görev ve sorumluluklarını bildirmiştir. 
Eşler bunlara riayet ettiği sürece huzurlu bir aile yaşantısına sahip olurlar. Peygamber 
Efendimiz iyi bir eş olarak üzerine düşen bütün görevlerini yapmıştır. Ev işlerine yardım-
cı olmuş, kendi işlerini kendisi yapmaktan çekinmemiştir. Ailesine karşı hep anlayışlı 
davranmış, onları incitecek tavır ve davranışlarda bulunmamıştır. Bir hadisinde "Sizin 
en hayırlılarınız hanımlarına karşı en iyi davrananınızdır."27 buyurmuştur.

26 Müslim, Hac, 147.
27 Tirmizi, Rada, 11.

Görsel 3.8. İslam; barışı, kardeşliği ve birliği 
esas alır.



PEYGAMBERİMİZ VE SOSYAL HAYAT

78

Yüce Allah, Kur’an-ı Kerim’de “Eğer karı kocanın arasının açılmasından endişe eder-
seniz erkeğin ailesinden bir hakem, kadının ailesinden bir hakem gönderin. İki taraf 
(arayı) düzeltmek isterlerse Allah da onları uzlaştırır. Şüphesiz Allah, hakkıyla bilen-
dir, hakkıyla haberdardır.”28 buyurmaktadır. Peygamberimiz eşler arasındaki sorunların 
çözümünde iki tarafı da dinleyerek barıştırma yolunu tercih etmiştir. 

3. ÇALIŞMA HAYATI VE PEYGAMBERİMİZ

Sizce bir Müslümanın çalışma hayatı nasıl olmalıdır?

İslam; ekonomi alanında helal kazancı, emeği ve üretimi esas almıştır. Bu sebeple haksız 
kazanç olan faizi, kumarı, bir malı çok yüksek fiyattan satmayı, ölçü ve tartıda hile yapmayı, 
müşteriyi yanıltmayı, mal stoklamayı ve karaborsacılığı yasaklamıştır. Peygamber Efendi-
miz çocukluğunda çobanlık yapmış, gençliğinde ticaretle uğraşmıştır.29 Her işinde olduğu 
gibi çalışma hayatında da güvenilirliği ve dürüstlüğüyle tanınmıştır. O; Müslümanları çalış-
maya, helal yoldan kazanmaya ve kimseye yük olmamaya teşvik ederek “Hiç kimse, elinin 
emeğiyle kazandığından daha hayırlı bir yemek yememiştir…”30 buyurmuştur.

28 Nisa suresi, 35. ayet.
29 bk. Buhari, İcare, 2.
30 Buhari, Büyu, 15.

Görsel 3.9. Evlilik; eşlerin karşılıklı sevgi, saygı ve anlayışıyla devam eder.

“… Peygamber size ne verdiyse onu alın, neyi de size yasak 
ettiyse ondan vazgeçin. Allah’a karşı gelmekten sakının…” 

(Haşr suresi, 7. ayet.)

Verilen ayetten hareketle sosyal sorunların çözümünde 
Peygamber Efendimiz’in konumunu değerlendiriniz.

DEĞERLENDİRELİM

Bu karekodla 
çalışma hayatı ve 
Peygamberimiz 
ile ilgili e-içeriğe 
ulaşabilirsiniz.

https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=74a96bad4aa3e10d943e135ece18bb01&resourceType=1&resourceLocation=2


79

ÜNİTE3

Medineli bir sahabi, birkaç kez Hz. Peygamber’e gelmiş ve ihtiyacını dile 
getirmişti. Peygamberimiz her defasında ona bir şeyler ikram etti. Bir gün 
yine bir şey istemeye geldiğinde Peygamberimiz o sahabiye “Evinde hiçbir 
şeyin yok mu?” diye sordu. Sahabi de “Hayır, evimde sadece su içtiğimiz bir 
bardak ve bir parça kumaş var...” diye cevap verdi. Hz. Peygamber “Onları bana 
getir.” diyerek onu evine gönderdi. Sahabi hemen evine gitti ve bahsettiği 
eşyaları getirdi. Peygamberimiz eşyaları eline alarak orada bulunanlara “Kim 
bunları satın almak ister?” diye sordu. Bir sahabi, “Ben onları bir dirhem 
karşılığında alırım.” diyerek teklifte bulundu. Allah Resulü, “Kim bir dirhemden 
fazla verir?” diye sorunca bir başka sahabi, “Ben iki dirhem veririm.” dedi. 
Hz. Peygamber, adamın getirdiği eşyaları iki dirhem karşılığında satın almak 
isteyene verdi. Alışveriş sonucu iki dirhemi adama vererek “Bu dirhemlerin 
birisiyle yiyecek satın al ve ailene götür. Diğer dirhem ile de bir balta satın 
alıp yanıma gel.” buyurdu.
Sahabi baltayı getirince Allah Resulü, ona bizzat kendi eliyle bir sap taktı. 
Baltayı ona uzatarak “Git, bununla odun topla ve sat…” diye tembihledi.
Medineli bu sahabi, Peygamberimizin emri üzerine hemen çalışmaya koyuldu. 
Günlerce odun toplayıp sattı. On beş gün sonra, on dirhem biriktirmiş olarak 
çıkageldi. Çarşıda kazandığı paranın bir kısmı ile elbise, geri kalanı ile de 
ailesine yiyecek satın almıştı. On beş gün önce muhtaç bir hâlde yanına gelen 
bu sahabinin geçimini sağladığını gören Peygamberimiz ona şöyle buyurdu: “Bu 
(şekilde çalışarak başkalarına muhtaç olmadan geçinmen) senin için, kıyamet 
gününde yüzünde dilencilik lekesiyle gelmenden daha hayırlıdır.”

(bk. Ebu Davud, Zekât, 26.)

Görsel 3.10. İslam’da kişinin kendi emeğiyle kazanması övülmüştür.

OKUYALIM



PEYGAMBERİMİZ VE SOSYAL HAYAT

80

Hz. Peygamber’in Medine’ye hicretten 
sonra yaptığı ilk işlerden biri, İslam’ın 
hükümlerinin uygulandığı Müslüman-
lara ait bir çarşı kurmak olmuştur. Bu 
çarşı, Medine’deki ekonomik hayatın 
merkezi hâline gelmiştir. Peygambe-
rimiz bir yönetici olarak sık sık çarşı 
denetimi de yapmıştır. O, bir gün Me-
dine pazarında dolaşırken bir buğday 
yığınının yanına gelir. Elini o yığının içi-
ne daldırınca parmakları ıslanır ve sa-
tıcıya “Bu ıslaklık da nedir?” diye sorar. 
Satıcı, “Üzerine yağmur yağmıştı ey 
Allah’ın Resulü.” diye cevap verir. Bu-
nun üzerine Peygamberimiz, “Öyleyse 
insanların görmeleri için ıslak olan kıs-
mı üste koyman gerekmez miydi? Bizi 
aldatan bizden değildir.”31 buyurur. 
Böylece o, alışverişte dürüst olmanın 
ve müşteriyi yanıltıcı fiillerden uzak 
durmanın önemini açıklamıştır.

Çalışma hayatının diğer önemli bir konusu işveren ile işçi arasındaki karşılıklı sorumlu-
lukların yerine getirilmesidir. Bir çalışan, kendisine verilen işi en iyi şekilde yapmalıdır. 
Buna mukabil işveren de çalışanın hakkını tam olarak ödemelidir. İş anlaşmaları kar-
şılıklı saygı ve insan onuruna yakışır şekilde düzenlenmeli, işverenler çalışanlarına iyi 
davranmalıdır. Bu konuda Peygamber Efendimiz, “… Çalışanlarınız sizin kardeşlerinizdir. 
Allah onları sizin himayenize vermiştir. Kimin eli altında böyle bir kardeşi bulunursa ona 
yediğinden yedirsin, giydiğinden giydirsin. Onlara güç yetiremeyecekleri işler yüklemesin. 
Eğer yüklerse onlara yardım etsin.”32 buyurmuştur. 

İş anlaşmalarında taraflar şartlarını önceden bildirmeli ve anlaşmaya sadık kalarak üzer-
lerine düşen görevleri yerine getirmelidir. Peygamberimiz işverenin işçiye ücretini önce-
den bildirmesi gerektiğini söylemiş,33 ayrıca işçinin ücretinin geciktirilmeden ödenmesi 
gerektiğini “İşçinin ücretini alnının teri kurumadan ödeyiniz.”34 hadisiyle açıklamıştır.

31 Müslim, İman, 164.
32 Buhari, İman, 22.
33 bk. Nesai, Müzarea, 44.
34 İbni Mace, Rühun, 4.

Görsel 3.11. Her türlü alışverişte dürüst olmak İslam'ın 
emirlerindendir.



81

ÜNİTE3

İslam’ın çalışma hayatında teşvik ettiği diğer bir 
husus, meslek edinmek ve üretken olmaktır. Sanat 
ve zanaat sahibi Müslümanlar hizmet ve eserle-
riyle İslam toplumuna katkı sunarlar. Peygamber-
lerden her biri, yaşadığı memleketin imkânlarına 
göre birer meslek sahibi olmuşlar ve kimseye yük 
olmadan rızıklarını kendi emekleriyle kazanmış-
lardır. Hz. İdris terzilikle; Hz. Nuh ve Hz. Zekeriyya 
marangozlukla; Hz. İbrahim, Hz. Hud ve Hz. Salih 
ticaretle; Hz. Eyyüb ise çiftçilikle uğraşmışlardır.35 

4. ÇEVRE BİLİNCİ VE PEYGAMBERİMİZ 
Sizce doğaya ve diğer canlılara karşı ne gibi sorumluluklarımız vardır?

İnsanın çevresini oluşturan doğa, hayvanlar ve bitkiler, Yüce Allah’ın eş-
siz yaratıcılığının birer eseridir. Yaşadığımız şehirler, mahallelerimiz, 
sokaklarımız, toplum olarak ortak kullandığımız mekânlar, parklar, bahçe-
ler, tarihî ve kültürel eserler çevremizi meydana getiren diğer unsurlardır. 
Doğanın ve çevremizin dengesini korumak, yeryüzünü en güzel şekilde 
imar etmek ve tüm bunları gelecek nesillere aktarmak Müslümanların so-
rumlulukları arasındadır.

35 bk. Hadislerle İslam, DİB Yayınları, C 5, s. 39-40.

Ticaretle uğraşan Kayle isimli bir hanım sahabi, bir gün Peygamberimize 
ticarette uyguladığı bir yöntemin doğru olup olmadığını şu şekilde sorar: “Bir 
şeyi satın almak istediğim zaman verebileceğim miktardan daha düşük bir fiyat 
teklif ediyorum. Sonra yavaş yavaş artırarak düşündüğüm fiyata çıkıyorum. 
Bir şeyi satacağım zaman ise önce satabileceğim fiyattan daha yüksek bir 
fiyat teklif ediyor, sonra yavaş yavaş inerek arzuladığım fiyata geliyorum. 
Bu uygulamaya ne dersin?” Peygamberimiz onun bu sorusunu şöyle buyurarak 
cevaplar: “Kayle, böyle yapma. Bir şey satın almak istediğin zaman, sana verilse 
de verilmese de düşündüğün fiyatı söyle. Bir malı satmak istediğin zaman, 
versen de vermesen de yüksek fiyat değil, satmak istediğin fiyatı söyle.” 

(bk. İbni Mace, Ticaret, 29.)

Bu hadiste geçen olaydan hareketle bir Müslümanın alışveriş yaparken 
nelere dikkat etmesi gerektiğini arkadaşlarınızla konuşunuz.

KONUŞALIM

انِ﴿۸﴾ ِ ز مِ�ي
ْ
ي ال ِ

 ﴿٧﴾ اَلاَّ تَطْغَوْ ا ف�
ۙ
انَ ِ ز عَهَا وَوَضَعَ المِ�ي

َ
مَآءَ رَف وَالسَّ

"Göğü O yükseltti, dengeyi ve ölçüyü O koydu. Sakın dengeyi bozmayın."
 (Rahman suresi, 7-8. ayetler.)

OKUYALIM

Görsel 3.12. Mesleğimizi en iyi şekilde 
yaparak topluma katkı sağlarız.

Bu karekodla 
çevre bilinci ve 
Peygamberimiz 
ile ilgili e-içeriğe 
ulaşabilirsiniz.

https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=0a36875eba123ae07ee453cdf64ecd17&resourceType=1&resourceLocation=2


PEYGAMBERİMİZ VE SOSYAL HAYAT

82

Peygamberimizi örnek alarak bu sorumluluklarımızın farkına varmak ve üzerimize dü-
şen görevleri yerine getirmek hepimizin vazifesidir. Çevremizi korumanın ilk adımı onu 
temiz tutmaktır. Peygamber Efendimiz, temizliğe çok önem vermiş ve bu konuda “Allah 
temizdir, temizliği sever…”36 buyurmuştur. Kendisi de her zaman temizliğe dikkat etmiş, 
bizlere bu konuda örnek olmuştur. O; özellikle su kaynakları ve etraflarının, yolların ve 
gölgelik yerlerin kirletilmesini yasaklamıştır.37 Medine’de İslam şehrinin imarına mes-
cit inşa ederek başlayan Peygamberimiz, mescitlerin temizliğine de ayrı bir önem ver-
miştir. Hz. Aişe, “Allah Resulü, mahallelerde mescitler inşa edilmesini, buraların temiz 
tutulmasını ve güzel kokmasının sağlanmasını emretti.”38 buyurarak Peygamberimizin 
bu konudaki titizliğini açıklamıştır. Bizler de Peygamberimizi örnek alır; öncelikle kişisel 
temizliğimize sonra da okul, cami, hastane gibi ortak kullanım alanlarının temizliğine 
gereken özeni gösteririz.
Peygamber Efendimiz, ağaçları ve doğal bitki örtüsünü koruyacak tedbirler de al-
mıştır. Medine’nin etrafındaki büyük bir alanı güvenli bir koruluk ilan eden Pey-
gamberimiz, burada ağaç kesmeyi yasaklamıştır.39 Hurma bahçeleri ve su kay-
naklarıyla Medine, o kadar doğal bir şehir olmuştur ki Ebu Hüreyre (ra), bu duru-
mu tasvir etmek için “Medine’nin hududunu belirleyen iki kara taşlığın arasında 
geyik görsek şaşırmazdık.”40 demiştir. Peygamberimiz, ashabını ağaç dikme-
ye teşvik etmiş, verimli toprakların ekilmeden boş kalmasına razı olmamış-
tır. Müslümanlardan böyle toprakları ziraat yaparak değerlendirmelerini istemiş,  

36 Tirmizi, Edep, 41.
37 bk. Ebu Davud, Taharet, 14.
38 Ebu Davud, Salat, 13.
39 bk. Ebu Davud, Menasik, 95-96.
40 bk. Ahmed bin Hanbel, Müsned, II, 280.

Görsel 3.13. Yüce Allah'ın tabiata koyduğu dengeyi korumak hepimizin görevidir. (Pamukkale, Denizli)



83

ÜNİTE3
“Her kim ölü bir toprağı (bakımını sağlaya-
rak) ihya edecek olursa bundan dolayı ecir 
kazanır. Hayvanlar ondan yararlandıkça ken-
disine sadaka yazılır.”41 buyurmuştur.

Peygamberimiz su gibi önemli bir doğal kay-
nağın israf edilmemesi gerektiğini “… Akan 
bir nehir kenarında olsan bile haddinden fazla 
tüketirsen abdestte de israf olur!”42 buyurarak 
çarpıcı bir şekilde açıklamıştır. Müslümanlar 
olarak bizler de doğal kaynakların kullanımın-
da israf etmez, kaynakların boş yere tüketimi-
nin önüne geçecek tedbirler alırız.

Dinimiz, Yüce Allah’ın yarattığı diğer canlılara 
karşı merhametli davranmamızı istemiştir. 
Peygamberimiz bir hadisinde “Merhamet ede-
ne Rahman olan Allah da merhamet eder. Siz 
yerdekilere merhamet edin ki göktekiler de size 
merhamet etsin.”43 buyurmuştur. Müslüman-
ların merhameti, Yüce Allah’ın yarattığı eşsiz 
sistemin bir parçası olan hayvanları da içine 
alır. Peygamber Efendimiz; hayvanlara karşı 
son derece merhametli olmamız, onlara asla 
eziyet etmememiz gerektiğini bizlere öğüt-
lemiştir. Dinimizin emri olan kurban ibadetini 
yerine getirirken de merhametli olur, kurbanlık 
hayvanlara asla eziyet etmeyiz. Zararlı hayvan-
lara karşı mücadele ederken dinimizin koydu-
ğu sınırları aşmayız.

Peygamberimiz, bir gün açlıktan karnı sırtı-
na yapışmış bir deveye rastlamış ve “Bu dil-
siz hayvanlar hakkında Allah’tan korkun...”44 
buyurmuştur. Onun bu hadisi, hayvanların 
insanların hizmetine verilmiş olsalar da on-
lara merhametle davranmamız gerektiğini açıklamaktadır. Peygamberimiz, her canlıya 
yapılan iyilikte bir sevap olduğunu bildirmiştir.45  Hayvanların atış talimlerinde canlı hedef 
yapılmasını,46 onların birbirleriyle dövüştürülmesini yasaklamıştır.47

41 Darimi, Büyu, 65.
42 İbni Mace, Taharet, 48.
43 Ebu Davud, Edep, 58.
44 Ebu Davud, Cihat, 44.
45 bk. Buhari, Müsakat, 9.
46 bk. Müslim, Sayd, 58.
47 bk. Tirmizi, Cihat, 30.

Görsel 3.14. Çevremizi temiz tutmak ve doğal 
kaynakları israf etmemek hepimizin sorumluluğudur.

Sevgili Peygamberimiz, deveyi sa-
hibi için izzet, koyunu ve keçiyi ise 
bereket olarak nitelendirmiştir. At-
ları çok seven Peygamberimiz, o dö-
nemde savaşlarda ve ulaşım amacıyla 
çokça kullanıldığı için ashabının at 
yetiştirmesini teşvik etmiştir. Ayrı-
ca onların kıyamete kadar yeleleriyle 
hayra vesile olacak hayvanlar oldu-
ğunu bildirmiştir. Peygamber Efen-
dimiz, insanlarla iç içe yaşaması do-
layısıyla kediyi ev halkından saymış, 
köpeklerin ise ancak av ve bekçilik 
gibi belli amaçlarla beslenebileceğini 
belirtmiştir.

(bk. Hadislerle İslam, DİB Yayınları, C 5, 
s. 259.)

BİLİYOR MUSUNUZ?



PEYGAMBERİMİZ VE SOSYAL HAYAT

84

5. BİR HADİS ÖĞRENİYORUM

Sizce bir ağaç dikmek Yüce Allah’ın rızasını kazanmaya ne şekilde vesile olur?

الَّا
ِ عََزََّ وََجََلََّ إِِ

قِِ ا�للَّهِ
ْ
قٌٌ مِِنْْ خََلْ

ْ
 خََلْ

الَا
ٌ وََ �� لْْ مِِنْْهُُ آدََمِيٌّ

ُ
كُ
ْ
مْْ يََأْ

َ
رْْسًًا لَ

َ
رََسََ غَ

َ
ً مََنْْ غَ

ةً
َ
هُُ صََدََقَ

َ
انََ لَ

َ
كَ

“Her kim bir ağaç diker de ondan bir insan yahut Allah’ın yarattığı 
herhangi bir canlı yerse muhakkak bu, o kimse için bir sadaka olur.” 
                                                                                               (Ahmed bin Hanbel, Müsned, VI, 443.)

Peygamber Efendimiz’in tabiat sevgisiyle ilgili bu hadisi Müslümanları ağaç dikmeye ve 
böylece kalıcı iyilikler yapmaya teşvik etmektedir. Bitkiler ve ağaçlar doğaya, insanlara 
ve hayvanlara pek çok faydası olan varlıklardır. Karbondioksit alıp oksijen veren ağaçlar 
havayı temizler. Gölgeleri, yaprakları, meyveleri ve sağladıkları sayısız faydayla ağaçlar 
ekolojik sistemin vazgeçilmez unsurlarıdır.

Kur’an-ı Kerim’de “Göklerde ve yerde ne varsa hepsi Allah’ındır ve Allah her şeyi 
kuşatmıştır.”48 buyrulmaktadır. “Allah’ın göklerde ve yerde ne varsa buyruğunuz altına 
verdiğini, nimetlerini açık ve gizli olarak size bolca ihsan ettiğini görmez misiniz?..”49 
buyuran Rabbimiz, verdiği bu nimetlere karşı insanlara çeşitli sorumluluklar yüklemiştir. 
Bizler, çevremize Yüce Allah’ın eşsiz ilim ve kudretinin bir eseri olarak bakarız. Canlı 
cansız her varlık, Rabbimizin kudretine işaret eden bir ayettir. Bu sebeple her varlığı, 
O’nun bir emaneti olarak görür, bu bilinçle hareket ederiz. 

48 Nisa suresi, 126. ayet.
49 Lokman suresi, 20. ayet.

“Birinizin elinde bir hurma fidanı varken kıyamet kopuyor olsa bile derhâl onu diksin!” 
(Ahmed bin Hanbel, Müsned, III, 184.)

Peygamberimizin bu hadisini tabiat sevgisi açısından yorumlayınız.

YORUMLAYALIM

Görsel 3.15. İslam, bizi ağaç dikmeye teşvik eder.

Bu karekodla hadis 
ile ilgili e-içeriğe 
ulaşabilirsiniz.

https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=c13d6ce6f8ca1d69276f62264e8c2bf6&resourceType=1&resourceLocation=2


85

ÜNİTE3

Tabiatın korunması ve daha da güzelleşmesi için neler yapabilirsiniz? 
Düşüncelerinizi maddeler hâlinde yazınız.

YAZALIM

1

 Yerlere çöp atmam, çevreyi kirletmem.

2

3

4

5

______________________________________________________________________________________________________________

______________________________________________________________________________________________________________

______________________________________________________________________________________________________________

______________________________________________________________________________________________________________

______________________________________________________________________________________________________________

______________________________________________________________________________________________________________

______________________________________________________________________________________________________________

______________________________________________________________________________________________________________

______________________________________________________________________________________________________________

______________________________________________________________________________________________________________

______________________________________________________________________________________________________________

______________________________________________________________________________________________________________



PEYGAMBERİMİZ VE SOSYAL HAYAT

86

3. ÜNİTE 

ÖLÇME VE DEĞERLENDİRME

A.	 Aşağıdaki ifadelerden doğru olanların başına “D”, yanlış olanların başına “Y” 
yazınız. 

adalet hukuk kul hakkı çevre sosyal eşitlik

B. Yukarıda verilen kelimelerden uygun olanlarıyla cümleleri tamamlayınız.

1.	 ......................... "hukuka uygun davranmak, herkesin hakkını vermek, kimseye 
haksızlık etmemek" gibi anlamlara gelir.

2.	 İnsanların birbirleri üzerindeki haklarına ......................... denir.

3.	 .........................; tabiat, hayvanlar ve bitkiler ile birlikte insanın etrafını oluşturan 
tüm unsurlardır.

4.	 İnsanların karşılıklı hak ve sorumluluklarını düzenleyen kurallara ......................... denir.

5.	 İnsanların diğer insanlarla iletişim ve etkileşim hâlinde yaşadığı hayata 
......................... hayat denir.

C. Aşağıdaki soruları dikkatle okuyunuz ve doğru seçeneği işaretleyiniz.

1.	 Aşağıdakilerden hangisi Peygamberimizin adaleti sağlamada ortaya koyduğu 
temel ilkelerden değildir?

A) Hukuka uygun davranmak

B) Kul hakkına riayet etmek	

C) Görevleri ehline vermek

D) Akrabayı gözetmek

Karekodu kullanarak daha 
fazlasına ulaşabilirsiniz.

1. (.....) Adil bir yönetici, hukuka uygun davranır ve karar alırken istişare eder.
2. (.....) Peygamber Efendimiz, Müslümanlar arasındaki sorunların çözümünde 

İslam kardeşliğini esas almıştır.
3. (.....) İslam; çalışma hayatında emeği, üretimi ve helal kazancı esas alır.
4. (.....) İnsanlar tabiatın imkânlarını sınırsızca ve istedikleri gibi kullanabilirler.
5. (.....) İslam, çalışma hayatıyla ilgili tüm uygulamaları kişilerin isteklerine bırakmıştır.

https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=74339aa9e48d7fbff109273f8cc3e47d&resourceType=1&resourceLocation=2


87

ÜNİTE3
2.	  “Bir Müslümanın din kardeşine üç günden fazla küs durması ve karşılaştıklarında 	
		  birbirlerinden yüz çevirmeleri helal olmaz…” (Buhari, İstizan, 9.)

	  “İşçinin ücretini alnının teri kurumadan ödeyiniz.” (İbni Mace, Rühun, 4.)

	  “Müminlerin iman bakımından en olgun olanları, ahlakı en iyi olanlarıdır. Sizin en 	
		  hayırlı olanınız hanımlarına karşı en iyi davrananınızdır.” (Tirmizi, Rada, 11.)

	 Verilen hadisler aşağıdaki toplumsal sorunlardan hangisinin çözümüne ilişkin 	
	 bir mesaj içermemektedir?

	 A) Kişiler ve gruplar arasında çıkan sorunlar

	 B) Çalışma hayatında ortaya çıkan sorunlar

	 C) Eşler arasında ortaya çıkan sorunlar

	 D) Kaynakların kullanımında ortaya çıkan sorunlar

3.

	 Verilen ifadelerden hangileri İslam’ın çalışma hayatıyla ilgili getirdiği  			 
	 düzenlemelerdendir?

	 A) I ve II.

	 B) I, II ve III.

	 C) II, III ve IV.

	 D) I, II, III ve IV.

I.	Helal kazancı, emeği ve üretimi esas almıştır.

II.	Haksız kazanç olduğu için faizi ve karaborsacılığı yasaklamıştır.

III.	İşveren ve çalışanları arasında çeşitli hak ve sorumluluklar belirlemiştir. 

IV.	Eşler arasındaki sorunların çözümünde yakınların hakem olmasını tavsiye etmiştir.



PEYGAMBERİMİZ VE SOSYAL HAYAT

88

4.

	 Tabloda yer alan bilgiler doğru-yanlış olarak kodlanırsa aşağıdakilerden 		
	 hangisine 	ulaşılır?

	 A) D-D-Y-D	

	 B) D-D-D-Y 	

	 C) Y-D-Y-D 	

	 D) D-Y-D-Y

5.	 Aşağıdakilerden hangisi İslam’ın çevre konusunda Müslümanlardan beklediği 
sorumluluk bilincine uygun bir davranış değildir?

	 A) Ormanları korumak

	 B) Ortak alanları temiz tutmak

	 C) Doğal kaynakları sınırsızca tüketmek 

	 D) Hayvanlara karşı merhametli davranmak

Doğru/Yanlış

İslam’a göre Müslümanlar doğanın dengesini korumakla mükelleftir.

Çevrenin korunması öncelikle onu temiz tutmakla başlar. 

Doğal kaynaklar sınırsızca kullanılabilir.

Peygamberimiz hayvanlara merhametli davranmamızı istemiştir.



89

ÜNİTE3
D. Aşağıdaki soruları cevaplayınız.

1. Peygamberimizin adaletini bir hadisle açıklayınız. 

...............................................................................................................................................

...............................................................................................................................................

….............................................................................................................................................

….............................................................................................................................................

2.	Sosyal sorunlar karşısında Peygamberimizin çözüm yöntemlerini örnekler 
vererek açıklayınız.

...............................................................................................................................................

...............................................................................................................................................

….............................................................................................................................................

….............................................................................................................................................

3. Peygamberimizin çalışma hayatıyla ilgili ilkelerini kısaca açıklayınız.

...............................................................................................................................................

...............................................................................................................................................

….............................................................................................................................................

….............................................................................................................................................

4. Bir Müslümanın çevreye karşı sorumlulukları nelerdir? Kısaca açıklayınız.

...............................................................................................................................................

...............................................................................................................................................

….............................................................................................................................................

….............................................................................................................................................

5.	“Her kim bir ağaç diker de ondan bir insan yahut Allah’ın yarattığı herhangi bir 
canlı yerse muhakkak bu, o kimse için bir sadaka olur.” (Ahmed bin Hanbel, Müsned, VI, 443.) 
hadisini tabiat sevgisi açısından değerlendiriniz.

...............................................................................................................................................

...............................................................................................................................................

….............................................................................................................................................

….............................................................................................................................................



EN GÜZEL ÖRNEK PEYGAMBERİMİZ

90

Ünite Özet Sunusu

https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=29200ca3fc82516093747a7e7ba9fc3d&resourceType=1&resourceLocation=2


91

ÜNİTE4

NELER ÖĞRENECEĞİZ?

4. ÜNİTE

En Güzel Örnek 
Peygamberimiz

ÜNİTEMİZE HAZIRLANALIM

 KAVRAMLAR

1.	Peygamberimizin Hayatında Dünya ve Ahiret Dengesi
2.	Peygamberimizin Hayatında İnfak ve Sadakanın Yeri
3.	Peygamberimizin Hayatında Sadelik
4.	Peygamberimizin Affedici Olması
5.	Peygamberimizin Salih Amelle İlgili Bir Hadisi

1.	 İnfak ve sadaka kavramlarını sözlükten bularak anlamlarını defterinize 
yazınız.

2.	 Hz. Peygamber’in gündelik hayatta yerine getirdiği sorumlulukları 
https://islamansiklopedisi.org.tr/muhammed adresinden araştırınız.

3.	 Peygamber Efendimiz’in mütevazı kişiliğiyle ilgili örnekleri büyüklerinizden 
öğrenerek sınıfta arkadaşlarınızla paylaşınız.

4.	 Hz. Peygamber’in affediciliği ve merhametiyle ilgili örnek bir davranışını 
araştırınız. Araştırma sonuçlarını defterinize yazınız. 

5.	 Dinimizde güzel davranışlarda bulunmak niçin önemlidir? Düşüncelerinizi 
arkadaşlarınızla paylaşınız.

İnfak, sadaka, ifrat, tefrit, itidal.

Ünite PDF DosyasıÜnite İnfografiği
Dosyası

https://www.eba.gov.tr/c?q=U47449_612032f7
https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=22c68f49d0a627d5ba8c020aab898c6e&resourceType=1&resourceLocation=2


EN GÜZEL ÖRNEK PEYGAMBERİMİZ

92

1. PEYGAMBERİMİZİN HAYATINDA DÜNYA VE AHİRET DENGESİ
“Dünya ahiretin tarlasıdır.” sözünden ne anlıyorsunuz?

Kur’an-ı Kerim’de dünya kelimesi, “ölümden önceki hayat, ahiret haya-
tının karşıtı” anlamında kullanılır.1 Ahiret ise “ölümden sonra başlayıp 
ebediyen devam edecek ikinci hayat” anlamına gelir.2 Ahiret, dünya ha-
yatının devamıdır.
Kur’an-ı Kerim’de dünya ve ahiret için 
çalışılması gerektiği vurgulanır. Allah 
(cc), müminlerden bu iki hayat ara-
sında denge kurmalarını isteyerek 
bu dengeyi bozacak aşırılıkları uygun 
görmez. Yüce Allah, Kur’an-ı Kerim'de 
“Allah’ın sana verdiği şeylerde ahiret 
yurdunu ara. Dünyadan da nasibini 
unutma...”3 ayetiyle bu hususta insan-
ları uyarır. Hz. Peygamber de dünya ve 
ahiret dengesini gözetmiş, bunun na-
sıl olması gerektiğini davranışları ile 
Müslümanlara göstermiştir.

Hz. Muhammed (sav), din ve dünya 
işlerini uyum içinde yerine getirmeyi 
ilke edinmiştir. O, insanlara İslam’ı 
tebliğ edip peygamberlik görevini 
yerine getirirken bir yandan da 
geçimini sağlamak için çalışırdı. Aile 
içindeki görevlerini de ihmal etmezdi.

1 bk. “Dünya”, Temel İslam Ansiklopedisi, C 2, s. 262.
2 bk. Bekir, Topaloğlu, “Âhiret”, TDV İslam Ansiklopedisi, C 1, s. 543.
3 Kasas suresi, 77. ayet.
* e-içerik kaynağı: bk. Buhari, Nikâh, 1; İbn Mace, Ticaret, 2; Müslim, Fedilüsahabe, 2; Buhari, Rikak, 3; İbn Mace, Zühd, 1.

 “Onlardan ‘Rabbimiz! Bize dünyada da iyilik ver, ahirette de iyilik ver ve bizi 
ateş azabından koru.’ diyenler de vardır.”

(Bakara suresi, 201. ayet.)
 “… Her kim dünya nimetini isterse kendisine ondan veririz, kim de ahiret 

sevabını isterse ona da bundan veririz. Biz şükredenleri mükâfatlandıracağız.”
(Al-i İmran suresi, 145. ayet.)

Yukarıdaki ayetlere göre dünya hayatına bakış açımız nasıl olmalıdır? 
Yorumlayınız.

YORUMLAYALIM

Görsel 4.2. "Allah'ın sana verdiği şeylerde ahiret yurdunu 
ara. Dünyadan da nasibini unutma. Allah'ın sana iyilik yaptığı 
gibi sen de iyilik yap ve yeryüzünde bozgunculuk isteme. 
Çünkü Allah, bozguncuları sevmez." mealindeki Kasas suresi 
77. ayetin hattı (Ahmed Fares Rezq Avadallah)

Bu karekodla 
Peygamberimizin 
hayatında dünya 
ve ahiret dengesi 
ile ilgili e-içeriğe 
ulaşabilirsiniz.*

https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=b19cab83e1f336f305729b47a14ec543&resourceType=1&resourceLocation=2


93

ÜNİTE4
Hz. Peygamber; dünya nimetlerine çok önem verilmemesini ister, dünya hayatındaki 
sorumlulukların yerine getirilmesi konusunda sahabileri uyarırdı. Bir gün sahabilerden 
üç kişi, kendi ibadetlerini azımsayarak “Biz kim, Peygamber kim! Allah onun geçmiş ve 
gelecek günahlarını bağışlamıştır.” dediler. Sonra kendi aralarında sözleşerek biri gece 
boyu sürekli namaz kılmaya, diğeri sürekli oruç tutmaya, üçüncüsü de evlenmemeye 
karar verdi. Bu sözleri duyan Hz. Peygamber, “Allah’a yemin ederim ki ben sizin Allah’tan 
en çok korkanınız ve O’na en saygılı olanınızım. Bununla beraber ben bazen oruç tutarım 
bazen tutmam. Gece hem namaz kılar hem de uyurum. Ve ben evlilik de yaparım. Bunlar 
benim sünnetimdir. Kim benim sünnetimden yüz çevirirse benden değildir.”4 diyerek 
onları uyarmıştır.

İfrat, “Herhangi bir konuda çok ileri gitme, öl-
çüyü aşma, aşırı davranma, taşkınlık, tefrit kar-
şıtı";5 tefrit ise “herhangi bir konuda geride kal-
ma, yeterli ölçüde olmama durumu” anlamına 
gelir.6 Bunların ortası yani duygu, düşünce, ahlak 
ve davranışlarda dengeli olmak ise itidal olarak 
adlandırılır. İtidal, “insanın, yaratılış amacına uygun 
hareket etmesi, hayatının her anında Kur’an-ı Kerim’i 
ve Hz. Peygamber’i örnek alarak yaşaması” de-
mektir.7 Yüce Allah, dünya ve ahiret hayatından 
bahsederken ahiret yurdunun dünya hayatından 
daha hayırlı olduğunu hatırlatır.8

Dinimize göre dünya, insanın hem nimetlerden yararlandığı hem de ahiret için hazır-
landığı yerdir. İnsanın bu nimetler olmadan hayatını devam ettirmesi mümkün değildir. 
Mümin, dünya nimetlerinden yararlanırken Allah’a (cc) kulluğu ve ahireti unutmamalı-
dır. Peygamber Efendimiz de hayatının her anını dengeli bir şekilde yaşamıştır. O, gün-
lük yaşamına devam ederken tebliğ görevini de hayatının merkezinde tutmuştur.

4 bk. Buhari, Nikâh, 1.
5 bk. TDK Türkçe Sözlük, s. 1154.
6 bk. TDK Türkçe Sözlük, s. 2299.
7 bk. MEB Dinî Terimler Sözlüğü, s. 185.
8 bk. Duha suresi, 4. ayet.

“Her şeyin bir coşkunluğu ol-
duğu gibi her coşkunluğun da 
bir durgunluğu vardır. Şayet 
bu iki hâli yaşayan kimse iti-
dalli olup orta yolu takip ede-
bilirse onun (kurtuluşa erece-
ğini) umarım...”

(Tirmizi, Sıfatü'l-Kıyame, 21.)

OKUYALIM



EN GÜZEL ÖRNEK PEYGAMBERİMİZ

94

2. PEYGAMBERİMİZİN HAYATINDA İNFAK VE SADAKA
Yardımlaşmanın arttığı toplumlarda hangi davranışlar azalır?

Sadaka; Allah (cc) yolunda harcama yapma, Allah'ın (cc) rızası için yapılan karşılıksız 
yardım ve her türlü iyilik demektir.9 İnfak; Allah’ın (cc) rızasını kazanmak için insanın, bir 
şükür göstergesi olarak O’nun emrettiği yerlere harcama yapması, bağışta bulunmasıdır. 
İnfak kelimesi hem farz olan zekâtı hem de gönüllü olarak verilen her çeşit sadakayı 
kapsar.10 Yüce Allah, Kur’an-ı Kerim’de “Sevdiğiniz şeylerden infak etmedikçe asla 
iyiliğe erişemezsiniz. Ve her ne infak ederseniz şüphesiz Allah onu bilir.”11 buyurarak 
Müslümanları infak etmeye teşvik eder.

Kur’an-ı Kerim’de müminlerin vasıfları sıralanırken onların iman ettikleri, namazlarını 
özenle kıldıkları ve kendilerine verilen maldan infak ettikleri ifade edilir.12 Hz. Peygamber, 
yardım yapmanın Allah (cc) katındaki değeri üzerinde çokça durmuştur. O, bir hadisinde 
“Yarım hurma (sadaka) ile bile olsa cehennemden korunun. Eğer bunu da bulamazsanız 
güzel bir sözle korunun.”13 buyurarak sadakanın önemini belirtmiştir.

İnfak, varlıklı Müslümanlarla ihtiyaç sahipleri arasında bir bağ kurarak toplumsal barışa 
katkıda bulunur. Hz. Peygamber’in hayatı infak örnekleriyle doludur. O, sahip olduğu 
malları İslam uğrunda infak etmekten çekinmezdi. Toplumdaki ihtiyaç sahiplerini, ye-
timleri, kimsesizleri ve zor durumda kalanları daima koruyup gözetirdi. 

9 bk. MEB Dinî Terimler Sözlüğü, s. 315. 
10 bk. MEB Dinî Terimler Sözlüğü, s. 169.
11 Al-i İmran suresi, 92. ayet.
12 bk. Bakara suresi, 3. ayet.
13 Müslim, Zekât, 68

Görsel 4.3. Nimetleri başkalarıyla paylaşmak, sadakadır.



95

ÜNİTE4

Hz. Peygamber sahip olduklarını diğer insanlarla paylaşır, onlara infakta bulunurdu. 
Allah Resulü kendisinden bir şey isteyen kimseyi hiçbir zaman geri çevirmezdi.

Yüce Allah, Kur’an-ı Kerim’de “… Sana Allah yolunda ne harcayacaklarını soruyorlar. 
De ki: İhtiyaçtan arta kalanı.”14 buyurarak infak ve sadaka vermenin ölçüsünü belirtir. 
Hz. Peygamber de “Sadakanın hayırlısı ihtiyaç fazlası maldan verilendir. Yardıma, geçi-
mini üstlendiğin kimselerden başla!”15 hadisiyle hem yardımın ölçüsünü hem de yardı-
ma kimden başlanması gerektiğini ifade etmiştir. Peygamber Efendimiz; sırasıyla önce 
akrabalarına, sonra da çevresinde bulunan kimselere yardımda bulunur ve insanlara da 
bu şekilde davranmalarını tavsiye ederdi.16 O, insanlara yardımda çok cömert davranır-
dı. Kendisi için dikilen bir giysiyi onun üzerinde görerek isteyen bir sahabiye onu hemen 
hediye etmişti.17 

14 Bakara suresi, 219. ayet.
15 Buhari, Zekât, 18.
16 bk. Müslim, Zekât, 41.
17 bk. Buhari, Libas, 18.

Bir gün Hz. Peygamber’in evinde bir koyun kesilip ihtiyaç sahiplerine dağıtıldı. 
Peygamber Efendimiz “Koyundan geriye ne kaldı?” diye sorunca kendisine “Sa-
dece bir parça kaldı.” cevabını verdiler. Bu cevaptan Peygamberimiz çok mutlu 
oldu ve “Desenize, o bir parça hariç hepsi bize kaldı.” karşılığını verdi. 

(bk. Tirmizi, Sıfatü'l-Kıyame, 33.)

Yukarıdaki hadisi Peygamber Efendimiz’in infaka verdiği değer bakımından 
yorumlayınız.

YORUMLAYALIM

 “Her iyilik bir sadakadır.”
(Buhari, Edep, 33.)

 “Bir kimsenin diktiği ağaç veya ekinlerden her türlü canlının yediği sadakadır.”
(Ahmed bin Hanbel, Müsned, IV, 363.)

  “Kendini doyurmak için harcadığın, senin için sadakadır.
	 Çocuğuna yedirdiğin şey, senin için sadakadır. 
	 Eşine yedirdiğin şey, senin için sadakadır. 
	 Hizmetçini doyurduğun şey, senin için sadakadır.”

(Ahmed bin Hanbel, Müsned, IV, 131.)

 	“Kaybolan birine yolu tarif etmek sadakadır. 
	 İyi göremeyen birine rehberlik etmek sadakadır.”

(Tirmizi, Birr, 45.)

Yukarıdaki hadislerden hareketle hangi davranışların sadaka olduğunu 
başka örnekler de vererek sınıfta arkadaşlarınızla değerlendiriniz.

DEĞERLENDİRELİM



EN GÜZEL ÖRNEK PEYGAMBERİMİZ

96

Hz. Peygamber, ihtiyaç sahiplerine yardım 
edenlerin ahirette ödüllendirileceğini müjde-
lemiştir.18 Ayrıca dul kadınların ve fakirlerin 
nafakası için çalışan bir kişinin, cihat eden 
veya gecelerini ibadetle, gündüzlerini oruçla 
geçiren bir kimse gibi olduğunu söylemiştir.19 

Peygamberimiz; maddi yardımlar yanında 
akraba ziyaretinde bulunmak, borçluya ek 
süre vermek, insanlara güler yüz göstermek 
gibi davranışları da sadaka olarak değer-

lendirmiştir. Bir hadiste sadakanın kapsamının ne kadar geniş olduğu şöyle ifade edilir: 
“Güneşin doğduğu her gün, insanın bütün eklemleri için sadaka vermesi gerekir. İki kişinin 
arasını düzeltmen sadakadır. Bir kimseyi kaldırarak hayvanına binmesine yardımcı olman 
veya eşyasını ona yüklemen sadakadır. Güzel söz de sadakadır. Namaza giderken attığın 
her adım sadakadır. Yoldaki rahatsızlık veren şeyleri kaldırman sadakadır.”20

3. PEYGAMBERİMİZİN HAYATINDA SADELİK
Yaşantıda sadeliği gözetmenin kişiye kazandırdıkları sizce nelerdir?

Sadelik, “az tüketme, zorunlu ihtiyaçlarla yetinme, giyim kuşamda aşırıya kaçmama” 
anlamlarına gelir.21 İslam; Müslümanlardan yeme, içme, barınma gibi temel ihtiyaçlarını 
karşılarken ölçülü davranmalarını ve aşırılıktan kaçınmalarını ister.  Yüce Allah, Kur’an-ı 
Kerim’de “... Yiyin, için fakat israf etmeyin. Çünkü Allah israf edenleri sevmez.”22 
buyurur. Başka bir ayette müminlerin özellikleri şu şekilde ifade edilir: “Onlar, 
harcadıklarında ne israf ne de cimrilik edenlerdir. Onların harcamaları, bu ikisi arası 
dengeli bir harcamadır.”23

18 bk. Ebu Davud, Zekât, 41.
19 bk. Buhari, Nafakat, 1.
20 Müslim, Zekât, 56.
21 bk. TDK Türkçe Sözlük, s. 2000.
22 Araf suresi, 31. ayet.
23 Furkan suresi, 67. ayet.

Aşağıdaki hadislerden yola çıkarak sınıfınızda “Sadaka ve İnfak” konulu bir 
pano hazırlayınız. Hazırladığınız panoyu sunu hâline getirerek eba.gov.tr 
adresinde arkadaşlarınızla paylaşınız.
 “Sadaka vermekle kulun malı eksilmez. Allah, uğradığı haksızlığa sabreden 

kişinin şerefini artırır. Dilenme kapısını açan kimseye Allah, fakirlik kapısını 
açar.”

(Müslim, Birr, 69.)

 “Kuşkusuz sadaka, Rabbin hoşnutsuzluğunu giderir ve kötü bir şekilde ölmeyi 
(Allah’ın izniyle) önler.”

(Tirmizi, Zekât, 28.)

PANO HAZIRLAYALIM

Görsel 4.4. Ağaç dikmek sadakadır.



97

ÜNİTE4
Tüm yaşantısı ile insanlık için en güzel örnek olan Hz. Muhammed’in (sav) hayatında 
doğallık ve sadelik hâkimdi. Hz. Peygamber temiz, düzgün ve sade giyinirdi. Allah 
Resulü, sade giyinmeyi tercih edenlerle ilgili olarak da “Bir kimse, gücü yettiği hâlde 
mütevazı davranıp gösterişli elbise giymeyi terk ederse Allah kıyamet gününde o insanı 
yarattıklarının en başında huzuruna çağırır ve onu iman ehlinin giyeceği elbiselerden 
dilediğini giymede serbest bırakır.”24 demiştir.

Hz. Peygamber’in kıyafetleri gibi yaşadığı ev ve eşyaları da çok sadeydi. Medine’de 
Mescid-i Nebevi'nin bitişiğindeki evi, taş ve kerpiçten yapılan odalardan ibaretti.25 
Peygamberimizin evinde hurma lifinden yatak, deri su kabı ile tahta bardak gibi temel 
ihtiyaçları karşılayan basit eşyalar bulunuyordu.26

Peygamber Efendimiz, gençliğinde ve Hz. Hatice ile evlendikten sonra ticaretle uğraşmasına 
ve sahip olduğu maddi imkânlara rağmen sadeliği hiçbir zaman terk etmemişti. Onun 
yanında dünya nimetlerinden konuşan ashabına Allah Resulü “… Duymadınız mı? Sadelik 
imandandır.”27 diyerek sade hayatı imanın göstergesi olarak ifade etmişti.

24 Ahmed bin Hanbel, Müsned, III, 338-339.
25 bk. İbni Sad, et-Tabakat, C 1, s. 499.
26 Buhari, Nikâh, 108.
27 Ebu Davud, Tereccül, 1.

“Düz, gösterişsiz, süssüz, yalın” kelimelerini kullanarak aşağıdaki bölüme 
Hz. Peygamber’in sadeliğe verdiği önemle ilgili kısa bir metin yazınız.

..............................................................................................................................................

..............................................................................................................................................

..............................................................................................................................................

..............................................................................................................................................

..............................................................................................................................................

..............................................................................................................................................

..............................................................................................................................................

..............................................................................................................................................

..............................................................................................................................................

..............................................................................................................................................

..............................................................................................................................................

..............................................................................................................................................

..............................................................................................................................................

..............................................................................................................................................

YAZALIM



EN GÜZEL ÖRNEK PEYGAMBERİMİZ

98

Hz. Muhammed (sav); peygamberlik, liderlik, ordu komutanlığı vasıflarına karşın 
yaşamında hiçbir aşırılığa gitmemiştir. Medine’ye geldikten sonra devlet başkanı olan 
Hz. Peygamber; malını Müslümanların ihtiyaçlarına harcamış, kendisi mütevazı bir 
hayatı tercih etmişti. Hendek Gazvesi’nde hendek kazılırken ashabıyla birlikte çalışmış, 
Kuba Mescidi ve Mescid-i Nebevi inşa edilirken sırtında toprak ve kerpiç taşımıştı.28

Hz. Peygamber, insanların haklarına riayet etmiş ve kendisini onlardan üstün görme-
miştir. Bedir Savaşı’na giderken bir deveyi Peygamberimiz, Hz. Ali ve Ebu Mersed (ra) 
birlikte kullanmışlardı. Üçü deveye nöbetleşe binerken yürüme sırası Peygamberimize 
geldiğinde her iki sahabi de onun yürümesini istemediler. Ancak o, bunu kabul etmeye-
rek “Siz yürümeye benden daha dayanıklı değilsiniz. Benim de Rabbimden gelecek ecir 
ve mükâfata ihtiyacım var.”29 buyurmuştu. 

4. PEYGAMBERİMİZİN AFFEDİCİ OLMASI
Affedici olmak, bireyi ve toplumu nasıl etkiler?

Af, “bir suçu, bir kusuru veya bir hatayı bağışlamak” anlamına gelir.30 Yüce Allah, 
Müslümanların birbirlerine karşı affedici olmasını isteyerek Kur’an-ı Kerim’de şöyle 
buyurur: “Bir kötülüğün karşılığı, ona denk bir cezadır. Ama kim affeder ve arayı 
düzeltirse onun mükâfatı Allah’a aittir. Şüphesiz O, zalimleri sevmez.”31 

28 bk. Buhari, Cihat, 34, 161.
29 bk. İbni Sad, et-Tabakat, C 2, s. 21.
30 bk. MEB Dinî Terimler Sözlüğü, s. 14.
31 Şûra suresi, 40. ayet.

Aşağıdaki ayet ve hadisleri okuyunuz.

“Ey Âdemoğulları! Her mescitte güzel elbiselerinizi giyin, yiyin, için fakat is-
raf etmeyin. Çünkü O (Allah), israf edenleri sevmez.” 

(Araf suresi, 31. ayet.)

“Sizden (maddi yönden) daha aşağı olanlara bakın! Sizden yukarıda olanlara 
bakmayın! Bu, Allah’ın nimetini küçümsememeniz için daha uygundur.” 

(Müslim, Zühd ve Rekâik, 9.)

“Zenginlik, mal çokluğu değil gönül tokluğudur.”

(Buhari, Rikak, 15.)

“Müslüman olan, kendisine yetecek kadar rızık verilen ve Allah’ın ona verdik-
leriyle kanaatkâr kıldığı kimse kurtuluşa ermiştir.” 

( Müslim, Zekât. 125.)

OKUYALIM



99

ÜNİTE4

Hz. Peygamber’in hayatında onun affedici olmasıyla ilgili çok sayıda örnek vardır. Taif’te 
yaşadıkları bunlardan biridir. Peygamber Efendimiz; halkını İslam’a davet etmek için Ta-
if’e gittiğinde çok kötü karşılanmış, hakarete uğramış ve taşlanmıştı. Bu yaşadıklarına 
rağmen Taif halkına beddua etmemiş hatta onlara hidayet vermesi için Allah’a (cc) dua 
etmişti.32 Onun bu tutumunun daha sonra Taiflilerin Müslüman olmasında büyük katkısı 
olmuştur.

Allah Resulü, nezaketsiz davranışları bağışlamayı tercih ederdi. Hz. Peygamber’in ahlakı 
Hz. Aişe’ye sorulduğunda “O, kötü söz söylemezdi. Çarşı pazarda bağırıp çağırmaz, kötülü-
ğe kötülükle karşılık vermezdi. Bilakis bağışlar ve hoş görürdü.”33 demiştir. 

Peygamber Efendimiz; yapılan kötülüklere rağmen düşmanlarına bile kin gütmez, her-
kese karşı affedici davranırdı. Mekke’nin fethi için şehre girdiğinde müşrikler Kâbe’nin 
etrafında toplanıp endişeyle onun kendilerine ne yapacağını beklediler. Çünkü Mekke-
li müşrikler geçmişte kendisine ve Müslümanlara eziyet çektirmiş,34 onların canlarına 
ve mallarına kastetmişlerdi.35 Mekkelilerin hayatı, Peygamberimizin ağzından çıkacak 
söze bağlıydı. Hz. Peygamber onlara şöyle seslendi: “Ey Kureyş topluluğu! Şimdi benim, 
sizin hakkınızda ne yapacağımı düşünüyorsunuz?” Onlar başlarını önlerine eğerek cevap 
verdiler: “Senden iyilik bekliyoruz. Çünkü sen kerem ve iyilik sahibi bir kardeşsin!..” Allah 
Resulü, “O hâlde ben de Hz. Yusuf’un kardeşlerine dediği gibi ‘Bugün size kınama yok. 
Allah sizi bağışlasın. O, merhametlilerin en merhametlisidir.’36 diyorum. Haydi gidiniz! 
Artık serbestsiniz.”37 dedi. Mekkelilerin İslam’ı kabul etmelerinde Hz. Peygamber’in bu af-
fediciliğinin etkisi olmuştur.

32 bk. Buhari, Bedü'l-Halk, 7.
33 bk. Tirmizi, Birr, 69.
34 bk. Nesai, Taharet, 192.
35 bk. Buhari, Fedailü Ashabi’n-Nebi, 5.
36 bk. Yusuf suresi, 92. ayet. 
37 bk. Beyhaki, es-Sünenü’l-Kübra, IX, 195.

“Sen onlara sırf Allah’ın lütfettiği merhamet sayesinde yumuşak davrandın. 
Eğer kaba, katı kalpli olsaydın hiç şüphesiz etrafından dağılır giderlerdi. Onları 
affet, onların bağışlanmasını dile, iş hakkında onlara danış, karar verince de 
Allah’a güven, doğrusu Allah kendisine güvenenleri sever.”

(Al-i İmran suresi, 159. ayet.)

OKUYALIM

 



EN GÜZEL ÖRNEK PEYGAMBERİMİZ

100

Peygamberimizin merhamet ve affediciliğine bir diğer örnek, onun savaş meydanla-
rındaki tutumudur. Hz. Peygamber Uhud Savaşı’nda yaralandığı zaman bir sahabi, “Ya 
Resulallah! Onlara beddua etseniz.” demişti. Peygamberimizin bu sahabiye cevabı “Ben 
lanetçi olarak gönderilmedim. Ancak rahmet olarak gönderildim.”38 olmuştur.

Peygamber Efendimiz, hayatı boyunca bağışlamayı ilke edinmiş ve diğer insanlara da 
bunu tavsiye etmiştir. Affetmenin önemiyle ilgili olarak “… Allah, affeden bir kulunun 
ancak şerefini artırır…”39 buyurmuştur.

Hz. Peygamber; kalbinde kin ve intikam duygularını bulundurmaz, kendisine yapılan 
kötülükleri bağışlardı. Çünkü o; düşmanlığın olmadığı yerde sevgi, kardeşlik ve barışın 
hâkim olacağını bilirdi. Nitekim kendisini öldürmeye kalkışan Sümâme’yi affettiğinde 
Sümâme şöyle demişti: “Ey Muhammed! Vallahi, yeryüzünde bana senin yüzünden 
daha sevimsiz bir yüz yoktu, şimdi ise senin yüzün bana bütün yüzlerden daha sevimli 
oldu. Vallahi, benim için senin dininden daha sevimsiz bir din yoktu, şimdi ise benim için 
bütün dinlerden daha sevimli oldu! Vallahi, benim için senin şehrinden daha sevimsiz 
bir şehir yoktu, şimdi ise benim için bütün şehirlerden sevimli oldu!”40

Hz. Peygamber “… Ey Allah’ın kulları! Kardeş olun!..”41 sözüyle müminleri kin ve düş-
manlıktan uzak durmaya çağırmıştır. O; Yüce Allah’ın sevmediği insanın, düşmanlıktan 
vazgeçmeyen ve kindar kimse olduğunu hatırlatmıştır.42 Düşmanlığı devam ettirmenin 
günah olduğunu belirtmiş,43 kendisi de intikam almaktan uzak durarak insanlara örnek 
olmuştur.

Affetmek; kalbimizi kin, düşmanlık ve intikam duygularından temizlediği gibi bu kötü 
duyguların yüreğimizi kaplayan ağır yükünü de hafifletir. İnsanı toplumda güçlü ve 
saygın kılar. 

38 Müslim, Birr, 87.
39 Müslim, Birr, 69.
40 Müslim, Cihat ve Siyer, 59.
41 Müslim, Birr, 32.
42 bk. Buhari, Ahkam, 34.
43 bk. Tirmizi, Birr, 58.

Peygamber Efendimiz’in bağışlayıcılığıyla ilgili örnekler yazınız.

 Taif’te kendisine düşmanlık edenleri affetmiştir.
 ...........................................................................................................................................
 ...........................................................................................................................................
 ...........................................................................................................................................

YAZALIM



101

ÜNİTE4

NAAT-I ŞERİF

…
Ahlâk ve fazîletin, beşeriyet önderi, 
Adâlet bayrağının, zirvedeki gönderi, 
Asâlet saflarında, nebîlerin enderi, 

Hakk’ın son Peygamberi, Yâ Hazreti Muhammed.
…

Bu dünyada, ne rütbe, ne saltanat, ne şöhret,
Rağbet görmedi sende, ne mal, ne mülk, ne servet 

O sâde yaşantının, her ânında, bir ibret, 
Almasını bilene, Yâ Hazreti Muhammed.

…
Elden ayaktan yoksun, düşkünlerin hâlini, 

Komşusu aç olana, tokluğun vebâlini, 
Niyet ve amellerin, haram ve helâlini, 

Bizler Senden öğrendik, Yâ Hazreti Muhammed.

Her iki dünya için, Hakk yolunda gayreti, 
Nefsin tuzaklarına, îmânla dirâyeti, 
İnsanı insan yapan, o binlerce âyeti, 

Bizler Senden öğrendik, Yâ Hazreti Muhammed.
…

Sen ki; düşmana bile, öfke ile varmazdın, 
Erişilmez sabrınla, hiç bir gönül kırmazdın, 
Gördüğün kusurları, asla yüze vurmazdın, 
Âlimlerin Âlimi, Yâ Hazreti Muhammed.

(Cengiz Numanoğlu, Şuur, Naat-ı Şerif,  
s. 124-127. Kısaltılarak alınmıştır.  
Metnin aslına sadık kalınmıştır.)



EN GÜZEL ÖRNEK PEYGAMBERİMİZ

102

5. BİR HADİS ÖĞRENİYORUM
“Bu dünyada hoş bir seda bırakmak” sözünden ne anlıyorsunuz?

ةٍٍ 
َ
ةٍٍ إَِِلاَّ مِِنْْ صََدََقَ

َ
لَاَثَ

َ
هُُ إَِِلاَّ مِِنْْ ثَ

ُ
قََطََعََ عََنْْهُُ عََمََلُ

ْ
سََانُُ اِِنْ

ْ
ا مََاتََ الِإِنْ

َ
إِِذَ

هُُ
َ
دٍٍ صََالِِحٍٍ يََدْْعُُو لَ

َ
وْْ وََلَ

َ
مٍٍ يُُنْْتََفََعُُ بِِهِِ أَ

ْ
وْْ عِِلْ

َ
جََارِِيََةٍٍ أَ

“İnsan ölünce üç ameli dışında bütün amellerinin sevabı kesilir: 
sadakayıcariye, kendisinden istifade edilen ilim, arkasından dua eden 
hayırlı evlat.” 
                                                                                                          (Müslim, Vasiyyet, 14.) 

Ölümle birlikte insanın hayatı ve sorumlulukları son bulur, amel defteri kapanır. Ancak 
amellerin son bulmasıyla ilgili üç istisna vardır. Bunlar:

Sadakayıcariye
Faydalı ilim
Dua eden hayırlı evlat

Sadakayıcariye; herkesin faydalanacağı cami, okul, çeşme, köprü, vakıf gibi eserler için 
kullanılan genel bir terimdir. Bu eserlerden insanlar yararlandığı sürece bunları yaptıranlar, 
yapılmasına vesile olanlar hayattayken ve vefatlarından sonra sevap kazanmaya devam 
ederler.
İnsanlara faydalı bir ilim ve eser bırakan Müslümanlar, bunlardan toplum istifade ettikçe 
sürekli sevap kazanır. Bunun yanı sıra topluma yararlı insanlar yetiştiren kimseler de 
sadakayıcariye sevabı alır. Allah’ın (cc) rızasına uygun davranan bir evlat, hem güzel işler 
yaparak hem de anne babasına dua ederek onların hayırla yâd edilmesine vesile olur.
Müslümanlar, öldükten sonra sevap kazanmaya devam etmeleri için hadiste belirtilen 
hayırlara sahip olmalıdır. Çevresindekileri de hayrı ve sevabı sürekli olan davranışlara 
teşvik etmelidir.

YAZALIM

Sadakayıcariye Niçin Tercih Edersiniz?

Sağlık kuruluşu yaptırmak
Su kuyusu açtırmak
Cami yaptırmak
Öğrenci yetiştirmek
Meyve ağaçları dikmek
Kuşlar için yuvalar yapmak
Buluş yapmak

Aşağıdaki tabloda sadakayıcariye örnekleri verilmiştir. Siz hangi sadakayıca-
riyeyi yapmayı tercih edersiniz? Niçin? Tabloya yazınız.

Bu karekodla hadis 
ile ilgili e-içeriğe 
ulaşabilirsiniz.*

*   e-içerik kaynağı: Müslim, Vasiyyet, 14; Müslim, Birr, 34; Müslim, Zühd, 5; Tirmizi, Zühd, 21; Müslim, Cennet, 2.

https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=4c5d1e84e9e4b944fec0149e73d8a428&resourceType=1&resourceLocation=2


103

ÜNİTE4
4. ÜNİTE

ÖLÇME VE DEĞERLENDİRME

A.	 Aşağıdaki ifadelerden doğru olanların başına “D”, yanlış olanların başına “Y” 
yazınız.

ifrat sadakayıcariye itidal tefrit infak salih amel

B. Yukarıda verilen kelimelerden uygun olanlarıyla cümleleri tamamlayınız.

1.	Bir Müslümanın insanlığın yararı için yaptığı, ölümünden sonra da kendisine 
sevap kazandıran amellerine ...................................... denir.

2.	 ......................................; Hz. Peygamber’in örnekliğini göz önünde 
bulundurmayarak dinde aşırı gitme, kural tanımama durumudur.

3.	Hz. Peygamber, dünya ve ahiret dengesini gözetip ...................................... üzere 
bir hayat yaşamıştır.

4.	Yüce Allah, Müslümanlardan mallarını ihtiyaç sahipleriyle paylaşarak 
...............................etmelerini ister.

5.	Müslümanların yaptığı faydalı ve güzel bütün işlere ...................................... denir.

Karekodu kullanarak daha 
fazlasına ulaşabilirsiniz.

1. (.....) Hz. Peygamber, günlük hayatında sadeliği tercih etmiştir.
2. (.....) Hayırlı evlat yetiştiren bir Müslümanın amel defteri, o öldükten sonra da açık

kalır.
3. (.....) Hz. Peygamber bütün yaşantısında dünya ve ahiret dengesini gözetmiştir.
4. (.....) İnfak, temel ihtiyaçları karşılarken ölçülü davranmak ve aşırılıktan

kaçınmaktır.
5. (.....) İnsanların İslam’ı kabul etmesinde Peygamberimizin cömertliğinin de

etkisi olmuştur.

https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=8bb7061c46d45ed4b5c7ab309ba896a8&resourceType=1&resourceLocation=2


EN GÜZEL ÖRNEK PEYGAMBERİMİZ

104

C.	 Aşağıdaki soruları dikkatle okuyunuz ve doğru seçeneği işaretleyiniz.

1.	 Allah Resulü bütün işlerinde orta yolu tutmuş ve sadeliği tercih etmiştir. İnsanlara da 
işlerinde ve ibadetlerinde aşırı gitmemelerini, orta yolu takip edip dengeli olmalarını 
öğütlemiştir. Bu konuyla ilgili şöyle buyurmuştur: “Bütün işlerinizde orta yolu tutun. 
Gevşekliğe kapılıp ibadetlerinizi ihmal etmeyin. Ama Allah’ın rahmet ve cennetini 
kazanma gayretiyle aşırı gidip kendinizi zorlamayın.” (İbni Mace, Züht, 20.)

Bu parçaya göre

I.	Din ve dünya işlerinde dengeli olmak gerekir.

II.	Hz. Peygamber, hayatında ölçülü davranmıştır.

III.	Zorluklara karşı sabırlı olmak inancın gereğidir.

IV.	Müslümanlar ibadetlerini düzenli olarak yerine getirmelidir.

yargılarından hangilerine ulaşılamaz?

A) Yalnız I.

B) Yalnız III.

C) I ve II.

D) II ve IV.

2.	 "Sevdiğiniz şeylerden Allah yolunda harcamadıkça iyiliğe asla erişemezsiniz. Her ne 
harcarsanız Allah onu bilir." (Al-i İmran suresi, 92. ayet.)

	 Aşağıdakilerden hangisi bu ayetle ilişkili bir kavramdır?

	 A) İnfak

	 B) Merhamet

	 C) Sadelik

	 D) Tevazu



105

ÜNİTE4
3.	 Dünyanın geçici bir yer olduğunu söyleyen Hz. Peygamber, mala ve mülke gereğin-

den fazla değer vermezdi. Evindeki eşyalar gösterişten uzaktı. O; ifrat ve tefritten 
sakınmış, sergilediği mütevazı hayatıyla ashabına örnek olmuştu. 

	 Bu parçada Hz. Peygamber’in hangi yönü vurgulanmaktadır?

	 A) Affediciliği
	 B) Cesareti
	 C) Kararlılığı
	 D) Sadeliği

4.	 Mekke’nin fethinden sonra Hz. Peygamber’in engin şefkat ve merhametini gören 
birçok kimse Müslüman oldu. Bunlardan biri de Ebu Cehil’in oğlu İkrime idi. O da 
babası gibi Peygamberimize ve Müslümanlara karşı düşmanca bir tutum içinde 
olmuştu. İslam ordusu Mekke’yi fethettiğinde İkrime korkudan Yemen’e kaçtı. İkri-
me'nin hanımı ise Resulullah’ın huzurunda Müslüman olduktan sonra Yemen’e gidip 
eşine Peygamberimizin merhametini anlattı. Onu Mekke’ye, Hz. Peygamber’in yanı-
na gelmeye ikna etti. Sevgili Peygamberimiz, İkrime’yi  “Ey muhacir, hoş geldin!” (bk. 
Tirmizi, İstizan, 34.) diyerek karşıladı ve affetti. İkrime de Müslüman oldu.

	 Bu parçadan çıkarılabilecek en kapsamlı yargı aşağıdakilerden hangisidir?

	 A) Müşrikler Mekke’nin fethini endişeyle karşıladılar.
	 B) Alçak gönüllülük İslam’ın temel değerlerindendir.
	 C) Müşrikler Hz. Peygamber’e düşmanca bir tutum sergilemişlerdir.
	 D) Hz. Peygamber’in affediciliği İslam’ın yayılmasında etkili olmuştur.



EN GÜZEL ÖRNEK PEYGAMBERİMİZ

106

5.	Aşağıdaki davranışlardan hangisi sadakayıcariye değildir?

	 A) Ağaç dikmek

	 B) Köprü inşa etmek

	 C) Beş vakit namaz kılmak

	 D) Okul ve hastane yaptırmak

D. Aşağıdaki soruları cevaplayınız.

1.	Hz. Peygamber’in hayatında dünya ve ahiret dengesini gözetmesiyle ilgili bir örnek 
yazınız.

...............................................................................................................................................

...............................................................................................................................................

...............................................................................................................................................

...............................................................................................................................................

2. Hz. Peygamber, sadaka ve infakta nelere dikkat etmiştir? Açıklayınız.

...............................................................................................................................................

...............................................................................................................................................

...............................................................................................................................................

...............................................................................................................................................

3. Hz. Peygamber’in sade yaşantısını bir örnek vererek açıklayınız.

...............................................................................................................................................

...............................................................................................................................................

...............................................................................................................................................

...............................................................................................................................................

4.	Hz. Peygamber’in kendisinden af dileyen insanlara karşı tavrı nasıl olmuştur? 
Açıklayınız.

...............................................................................................................................................

...............................................................................................................................................

...............................................................................................................................................

...............................................................................................................................................



107

ÜNİTE4
5.	Bir Müslümana ölümünden sonra da sevap kazandırmaya devam eden amellere 

ne ad verilir? Kısaca açıklayınız.

...............................................................................................................................................

...............................................................................................................................................

...............................................................................................................................................

...............................................................................................................................................



İSLAM DAVETİ VE SAHABE

108

Ünite Özet Sunusu

https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=70e4ba76ef1b373db530909da8d156f3&resourceType=1&resourceLocation=2


109

ÜNİTE5

NELER ÖĞRENECEĞİZ?

5. ÜNİTE

İslam Daveti ve 
Sahabe

ÜNİTEMİZE HAZIRLANALIM

 KAVRAMLAR

1.	İslam’ın Yayılmasında Sahabenin Rolü
2.	İslam’ın Yaşanmasında Sahabenin Örnekliği
3.	Bazı Âlim ve Şehit Sahabilerin Örnek Vasıfları
4.	Hz. Peygamber’in İlim ile İlgili Bir Hadisi

1.	 İlim, âlim ve şehitlik kavramlarını sözlükten bularak anlamlarını defterinize 
yazınız.

2.	 İslam tarihinde öne çıkan sahabilerin kimler olduğunu büyüklerinize sorarak 
öğreniniz.

3.	 Ülkemizde kabirleri bulunan sahabileri araştırınız.
4.	 Bir sahabinin sizi etkileyen örnek davranışını sınıfta arkadaşlarınızla 

paylaşınız.
5.	 Hz. Peygamber’in ilimle ilgili bir hadisini https://hadislerleislam.diyanet.gov.tr/ 

adresinden bularak defterinize not ediniz.

Şehitlik, ilim, cihat, âlim, davet.

Ünite PDF DosyasıÜnite İnfografiği
Dosyası

https://www.eba.gov.tr/c?q=U47450_ed6d1ccf
https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=ca32b9eb06c60237c954a88bb7de82f7&resourceType=1&resourceLocation=2


İSLAM DAVETİ VE SAHABE

110

1. İSLAM DAVETİNDE SAHABENİN ROLÜ 
İslam’ın yayıldığı bölgeler hakkında neler biliyorsunuz?

Davet, sözlükte “çağırmak, seslenmek” anlamlarına gelir. Terim olarak ise 
“İslam’a ve İslam esaslarının uygulanmasına çağrı” anlamında kullanılır.1 
Yüce Allah, Kur’an-ı Kerim’de “(Ey Muhammed!) Rabbinin yoluna 
hikmetle, güzel öğütle çağır ve onlarla en güzel şekilde mücadele et...”2 
buyurarak İslam’a davet görevinde uygulanacak yöntemleri bildirmiştir. 
Hz. Muhammed’in (sav) peygamberliği boyunca insanlara olan yaklaşımı 
bizlere bu konuda örnek olmuştur. 

Hz. Muhammed’in (sav) İslam’a daveti, 610 
yılında Hira Mağarası'nda kendisine gelen 
ilk vahiyle başlayıp yaklaşık yirmi üç yıl sür-
dü.  Peygamber Efendimiz’in vefatından 
sonra da İslam’a davet, sahabilerle devam 
etti. İslam, tebliğ vazifesinde önemli rolü 
olan sahabilerin gayretleriyle başta Arap Ya-
rımadası olmak üzere dünyanın dört bir ya-
nında hızla yayıldı. Sahabiler, İslam’ı bizzat 
Hz. Peygamber’den öğrenen ilk Müslüman-
lardır. Onlar, İslam’ı hayatlarına uygulayarak 
bizlere örnek olmuşlardır.

Hz. Muhammed (sav) tebliğ görevini yerine getirirken insanlara daima sevgi ve şefkatle 
yaklaşmıştır.3 Hz. Peygamber’in bu tavrı sahabilerin ona olan bağlılık ve teslimiyetini 
güçlendirmişti. Sahabiler, İslam’ın tebliğ sürecinde bütün zorluklara göğüs germiş, 
tehdit ve işkenceler karşısında Peygamber Efendimiz'e olan bağlılıklarından asla ödün 
vermemiştir. Onlar, müşriklerin tüm engellemelerine rağmen Hz. Peygamber’in yanında 
olup onu canları pahasına korudular. Yüce Allah, Kur’an-ı Kerim’de “İslam’ı ilk önce kabul 
eden muhacirler ve ensar ile iyilikle onlara uyanlar var ya, Allah onlardan razı olmuş; 
onlar da O’ndan razı olmuşlardır. Allah onlara içinden ırmaklar akan, içinde ebedî 
kalacakları cennetler hazırlamıştır. İşte bu, büyük başarıdır.”4 buyurarak sahabilerin 
faziletlerini ve mükâfatlarını bildirmiştir.
Sahabilerin çoğu Peygamber Efendimiz’in vefatından sonra tebliğ vazifesi için Medine’den 
ayrılıp Suriye, Mısır, Irak gibi bölgelerde yaşadılar. Bazı sahabiler Hindistan, Çin ve Endülüs’e 
kadar gittiler.5 İslam’a davet için Anadolu’ya gelip burada vefat eden ve kabirleri ülkemiz 
topraklarında bulunan birçok sahabi vardır. Bu sahabilerden biri de Peygamber Efendimiz'i 
Hicret'ten sonra Medine’de evinde misafir eden Hz. Ebu Eyyüb Ensari’dir.6 Hz. Ebu Eyyüb 
Ensari ihtiyarlık döneminde İstanbul Seferi’ne katılmış, kuşatma devam ederken hastalana-
rak vefat etmişti. Hz. Ebu Eyyüb Ensari’nin kabri İstanbul’da bulunmaktadır.7

1 bk. Mustafa Çağrıcı, "Da’vet", TDV İslam Ansiklopedisi, C 9, s. 16.
2 Nahl suresi, 125. ayet.
3 bk. Al-i İmran suresi, 159. ayet.
4 Tevbe suresi, 100. ayet.
5 bk. Mehmet Efendioğlu, "Sahabe", TDV İslam Ansiklopedisi, C 35, s. 494.
6 bk. İbni Hişam, es-Siretü'n-Nebeviyye, C 3, s. 22-24.
7 bk. Hüseyin Algül, "Ebû Eyyûb el-Ensârî", TDV İslam Ansiklopedisi, C 10, s. 123-125.

Görsel 5.2. İlk vahyin geldiği Hira Mağarası'nın 
bulunduğu Nur Dağı’ndan bir görünüm

Bu karekodla 
İslam davetinde 
sahabenin rolü 
ile ilgili e-içeriğe 
ulaşabilirsiniz.

https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=cae4048159496963e77775fdd6250b6f&resourceType=1&resourceLocation=2


111

ÜNİTE5
Kur’an-ı Kerim’in toplanması, çoğaltılma-
sı ve hadislerin sonraki nesillere aktarıl-
ması sahabilerin gayretleriyle olmuştur. 
Sahabiler; İslam’a davet için gittikleri yer-
lerde insanlara Kur’an-ı Kerim’i öğrettiler, 
örnek yaşantılarıyla onların Müslüman 
olmalarına vesile oldular. Ayrıca tefsir, 
fıkıh ve hadis alanında vermiş oldukları 
eserlerle İslam’ın doğru ve güvenilir kay-
naklardan öğrenilmesini sağladılar. Bu 
yüzden sahabiler hakkında bilgi sahibi 
olmak, Peygamber Efendimiz’in hayatını 
tam manasıyla anlayabilmek açısından 
çok önemlidir.

2. ÂLİM SAHABİLER
İslam toplumunda âlimlerin yeri ve önemi sizce nedir?

İlim; insanın aklı ve duyularıyla elde ettiği veya Allah’ın (cc) vahiy yoluyla 
doğrudan doğruya gönderdiği, kesinliği konusunda şüphe olmayan bilgidir. 
İlim, İslam kültüründe “bilgi, bilim ve marifet” kavramları yerine de kullanılır.8 
Âlim ise temel İslam bilgilerinin eğitimini aldıktan sonra belirli bir ilim dalın-
da daha çok ilerleyip uzmanlaşan kimseler için kullanılan bir ifadedir.9 Hz. 
Muhammed (sav), bir hadisinde “İlim kadın erkek her Müslümana farzdır.”10 
buyurarak bütün Müslümanları ilim öğrenmeye teşvik etmiştir. 

8 bk. MEB Dinî Terimler Sözlüğü, s. 165.
9 bk. MEB Dinî Terimler Sözlüğü, s. 15.
10 İbni Mace, Sünnet, 17.

Dört Halife Devri’nde gerçekleştirilen 
fetihlerle Irak, İran, Horasan, Azer-
baycan, Suriye, Filistin, Mısır ile Ku-
zey Afrika ve Kıbrıs dâhil Doğu Akde-
niz’deki bazı adalar İslam topraklarına 
katıldı. Müslümanlar, fethettikleri ül-
kelerin çeşitli din ve mezheplere men-
sup sakinlerine, cizye ödemek şartıyla 
eski dinlerine bağlı kalma özgürlüğünü 
verdiler. İslamiyet’i kabul edenlere 
de kendileriyle eşit haklar tanıdılar.

(bk. Mustafa Fayda, "Hulefâ-yi Râşidîn", 
TDV İslam Ansiklopedisi, C 18, s. 330.)

BİLGİ KUTUSU

 Üsame bin Şerik şöyle demiştir: “Hz. Peygamber’in huzuruna geldiğimde gör-
düm ki ashabı (onu hürmet içinde sessizce dinlerken) âdeta başlarının üzerin-
de birer kuş varmış gibiydiler...”

(Ebu Davud, Tıp, 1.)

 Bir kadın Resulullah’a gelerek “Ya Resulallah! Senin sohbetinden hep erkekler 
faydalanıyor. Bize bir gününü ayırsan da o gün sana gelsek bize Allah’ın sana 
öğrettiğinden öğretsen.” dedi. Hz. Peygamber, “O hâlde şu şu günlerde top-
lanın.” buyurdu. Bunun üzerine kadınlar toplandılar. Resulullah onların yanına 
gelerek Allah’ın kendisine öğrettiklerinden onlara da öğretti…

(bk. Müslim, Birr, 152.)

Sahabenin, Hz. Peygamber’den ilim öğrenme konusunda gösterdiği hassasiyeti 
bu hadislerden yola çıkarak yorumlayınız.

YORUMLAYALIM

Bu karekodla 
âlim sahabiler 
ile ilgili e-içeriğe 
ulaşabilirsiniz.

https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=6d67f7130d2909d0c0e6a298c6e966eb&resourceType=1&resourceLocation=2


İSLAM DAVETİ VE SAHABE

112

Hz. Peygamber, ashabının çeşitli ilimleri 
öğrenmesi için Mescid-i Nebevi'nin bir kıs-
mını onlara ayırmıştı. Burası daha sonra 
Suffe adıyla anılmıştır.11 Peygamber Efen-
dimiz “Dünya ve onun içinde olan şeyler 
değersizdir. Sadece Allah’ı zikretmek, O’na 
yaklaştıran şeyler, ilim öğreten âlim ve öğ-
renmek isteyen öğrenci bundan müstesna-
dır.”12 buyurarak ilim öğrenmenin ve öğret-
menin İslam’daki önemini vurgulamıştır. 
Peygamber Efendimiz’in ilme gösterdiği bu 
değer; meyvelerini vermiş, sahabeden bir-
çoğu Kur’an-ı Kerim, fıkıh ve hadis alanlarında çalışmalar yapmıştır. Hz. Aişe, Hz. Ali, 
Abdullah bin Mesud (ra), Enes bin Malik (ra), Zeyd bin Sabit (ra) bu âlim sahabilerin 
önde gelenleri arasındadır.

11 bk. Hakim, Müstedrek, V, 1614 (3/18).
12 Tirmizi, Züht, 14.

Görsel 5.3. “Rabbim, benim ilmimi artır.” mealindeki 
Taha suresi, 114. ayetin hattı 

Sahabilerden Öğrendiklerimiz 

1

4

2

5

3

6

 Sure ve ayetlerin 
gönderiliş (nüzul) 

sebepleri 

Kur’an-ı Kerim 
hükümlerinin 

uygulanışı

Hadis metinleri Hadislerin söyleniş 
nedenleri 

Hz. Peygamber 
hakkındaki bilgiler

Ayetler hakkında
açıklamalar

“... Allah'a karşı ancak kulları içinden âlim olanlar derin saygı duyarlar. Şüphesiz 
Allah mutlak güç sahibidir, çok bağışlayandır.” 

(Fatır suresi, 28. ayet.)

OKUYALIM



113

ÜNİTE5

Hz. Aişe 
Peygamber Efendimiz’in yakın arkadaşı Hz. Ebu Bekir’in kızı olan Hz. Aişe, Mek-
ke’de doğdu. Annesi, Kinâne Kabilesi'nden Ümmü Ruman'dı. Hz. Aişe Hicret'ten 
sonra Hz. Peygamber ile evlendi. Peygamber Efendimiz’in yanında bulunduğu için 
ondan çok sayıda hadis rivayet etti. Hz. Aişe’nin, Kur’an-ı Kerim’i anlamaya yönelik 
gayreti onu Hz. Peygamber’in gözünde farklı bir konuma yükseltmişti. Peygamber 
Efendimiz'e insanların en sevimlisinin kim olduğu sorulduğunda o, “Aişe” cevabını 
vermiştir.13

Hz. Aişe, ailesinin yanında edindiği tarih, edebiyat bilgileri ve Hz. Peygamber’den aldığı 
eğitimle kendisini geliştirmişti. O, Kur’an-ı Kerim’i daha iyi anlayabilmek için Peygamber 
Efendimiz'e sorular sorardı. Hz. Peygamber onun bu gayretinden pek memnun olurdu.14

Hz. Aişe, Peygamber Efendimiz'le beraber bazı seferlere de katıldı. Özellikle Uhud Sava-
şı’nda diğer sahabi hanımlarla birlikte yaralı askerlere su taşımış ve onların tedavilerini 
üstlenmişti.15 Bu yönüyle o, sahabi hanımlara büyük bir cesaret örneği olmuştur.

Hz. Peygamber, rahatsızlandığında son günlerini Hz. Aişe’nin odasında geçirdi. Müba-
rek başı onun kucağında olduğu hâlde vefat etti ve onun odasına defnedildi.16  Hz. Aişe, 
Peygamberimizin vefatından sonra kendisini ashabın eğitimine adayıp pek çok öğrenci 
yetiştirmiştir.

13 bk. Müslim, Fedailü’s-Sahabe, 8.
14 bk. İbni Hanbel, Müsned, VI, 66.
15 bk. Buhari, Menakıbü’l-Ensar, 18.
16 bk. Buhari, Rikak, 42.

 “… Kuşkusuz âlimler peygamberlerin vârisleridir. Peygamberler miras olarak 
ne altın ne de gümüş bırakmışlardır, onların bıraktıkları yegâne miras ilimdir. 
Dolayısıyla kim onu alırsa büyük bir pay almış olur.”

 (Tirmizi, İlim, 19.)

 “Allah, bizden bir hadis işitip belledikten sonra işittiği gibi başkasına ulaştı-
ranın yüzünü ağartsın.”

(Darimi, Mukaddime, 24.)

Sahabilerin, İslam’ın yayılmasındaki katkılarını yukarıdaki hadisler 
doğrultusunda değerlendiriniz.

DEĞERLENDİRELİM



İSLAM DAVETİ VE SAHABE

114

Hz. Aişe, Kur’an-ı Kerim ve sünnetin 
doğru anlaşılması için büyük çaba 
sarf etmiştir. O, Müslümanların so-
rularını cevaplayıp problemlerini 
çözmeye çalışırdı. Uzak bölgelerde 
yaşayan Müslümanların sorularını 
da mektuplarla yanıtlardı. Bu şekil-
de hadislerin ve bazı fıkıh konuları-
nın yazılmasına öncülük etmiştir.17 
Hz. Aişe, kuvvetli hafızasıyla Hz. 
Peygamber’in hadis ve sünnetinin 
daha sonraki nesillere aktarılmasın-
da önemli bir rol oynamıştır. 2210 
hadisle en çok hadis rivayet eden 
yedi sahabiden biridir. Onun rivayet ettiği hadisler genellikle Peygamberimizin aile ha-
yatı, günlük yaşayışı, ahlakı, savaşları, Veda Haccı ve vefatı gibi konulardadır. Hz. Aişe, 
678 yılında Medine’de vefat etmiş ve Cennetülbakî'ye defnedilmiştir.18 

Hz. Ali

600 yılında Mekke’de doğan Hz. Ali, Peygamber Efendimiz’in amcası Ebu Talib’in en küçük 
oğludur. Annesi Fatıma binti Esed’dir. Mekke’de yaşanan kıtlık üzerine Hz. Peygamber, 
amcasının yükünü hafifletmek için Hz. Ali’yi yanına aldı.19 Daha sonraki yıllarda Hz. Ali, 
Peygamber Efendimiz’in kızı Hz. Fatıma ile evlendi.20

Hz. Ali, Peygamber Efendimiz'e ilk inanan kişilerden biriydi. Hz. Peygamber, Hz. Ali’ye 
güvenerek ona pek çok önemli görevin sorumluluğunu vermişti. Medine’ye hicret etme 
kararı aldığında kendisinde bulunan emanetleri sahiplerine teslim etmesi için onu 
görevlendirdi. Hz. Ali, Peygamberimizi öldürmek niyetiyle gelen müşrikleri oyalamak 
maksadıyla geceyi onun yatağında geçirdi. Böylece Peygamber Efendimiz’in evde olduğu 
izlenimini verdi. Yine Hz. Peygamber, muhacir ve ensar arasında yakınlık ve dayanışma 
için kurulan muahat sırasında kendisine kardeş olarak Hz. Ali’yi seçti.21  

Hz. Ali, küçük yaştan itibaren Hz. Peygamber’in eğitiminden geçmişti. Çok zeki ve çabuk 
öğrenen Hz. Ali, inen ayetleri hemen ezberlerdi. Bu ayetlerin nerede, ne zaman indiği-
ni ve nüzul sebeplerini en iyi bilenlerden biriydi. Bunda vahiy kâtipliği yapmış olmasının 
da payı büyüktü. Hz. Peygamber, onun görüşlerine değer verir ve önemli meselelerde 
onunla istişare ederdi. Hz. Peygamber, onu genç yaşta Yemen’e kadı olarak göndermiş-
ti. Hz. Ali, genç ve tecrübesiz oluşunu gerekçe göstererek ilk başta çekingen davrandı.  

17 bk. İbni Sad, et-Tabakat, C 2, s. 379.
18 bk. Mustafa Fayda, "Aişe", TDV İslam Ansiklopedisi, C 2, s. 204.
19 bk. İbni Sad, et-Tabakat, C 3, s. 21; bk. İbni Hişam, es-Siretü’n-Nebeviyye, C 1, s. 327, 328.
20 bk. İbni Mace, Nikâh, 24.
21 bk. İbni İshak, Siyer, s. 309-310.

Görsel 5.4. Birçok sahabi kabrinin olduğu Cennetülbakî 
Mezarlığı



115

ÜNİTE5
Bunun üzerine Allah Resulü, mübarek elini onun göğ-
süne koyarak “Allah’ım, onun kalbine hidayet ve diline 
sebat ver!” duasıyla onu cesaretlendirdi ve ona bir 
davada nasıl hüküm vermesi gerektiğini anlattı. Hz. 
Ali, “Bundan sonra iki kişi arasında hüküm verme ko-
nusunda hiç tereddüt etmedim.”22 demiştir.

Hz. Ali; Bedir, Uhud, Hendek ve Hayber başta olmak 
üzere bütün önemli savaşlarda Peygamber Efendi-
miz’in yanında olmuştur. Uhud ve Huneyn’de yara-
lanmasına rağmen Hz. Peygamber’i koruyarak bü-
yük kahramanlık göstermişti. Peygamber Efendimiz, 
Hayber’de kuşatma esnasında “Sancağı yarın öyle bir 
kişiye vereceğim ki Allah, fethi onun eliyle gerçekleşti-
recektir. O, Allah’ı ve Resulü’nü sever; Allah ve Resulü 
de onu sever!” buyurdu. Fakat o kişinin kim olacağını 
söylemedi. Allah Resulü, ertesi gün sancağı merakla 
bekleyen sahabiler arasından Hz. Ali’ye verdi ve fetih 
onun eliyle gerçekleşti.23 

Verdiği fetvalarla döneminin âlim şahsiyetlerinden biri olan Hz. Ali, Peygamber Efendi-
miz'den 586 hadis rivayet etmiştir. O; ilim, takva, ihlas, samimiyet, fedakârlık ve kahra-
manlık gibi yüksek ahlaki değerler bakımından Müslümanlara daima örnek olmuştur.24

Peygamberimizin vefatından sonra Hz. Ebu Bekir, Hz. Ömer ve Hz. Osman; Hz. Ali'nin  
fikirlerine sıklıkla müracaat ettiler. O, Hz. Osman’ın şehit edilmesinin ardından dördün-
cü halife olarak göreve geldi. Hz. Peygamber’in yolundan ayrılmadan sade bir hayat 
süren Hz. Ali, 661 yılında Kufe’de şehit edildi.25

22 bk. İbni Mace, Ahkam, 1.
23 bk. Buhari, Fedailü Ashabi’n-Nebi, 9.
24 bk. Yaşar Kandemir, "Ali", TDV İslam Ansiklopedisi, C 2, s. 375.
25 bk. Ethem Ruhi Fığlalı, "Ali", TDV İslam Ansiklopedisi, C 2, s. 372-374.

Görsel 5.5. Ayasofya-i Kebîr Cami-i 
Şerîfi'nde yer alan Ali (radiyallahü anhü) 
hattı

“İnsanlara kavrayabilecekleri şeyleri anlatın..." 
(bk. Buhari, Fedailü Ashabi’n-Nebi, 9.)

Hz. Ali'nin bu ifadesini ilim öğretme ilkeleri açısından değerlendiriniz.
...........................................................................................................................................................................

...........................................................................................................................................................................

...........................................................................................................................................................................

...........................................................................................................................................................................

...........................................................................................................................................................................

...........................................................................................................................................................................

DEĞERLENDİRELİM



İSLAM DAVETİ VE SAHABE

116

Abdullah bin Mesud (ra)
Abdullah bin Mesud (ra), Mekke’de fakir bir ailenin çocuğu olarak dünyaya geldi. İslam’ı 
kabul eden ilk sahabilerden biriydi. Müslüman olmadan önce çobanlık yapan Abdullah bin 
Mesud (ra), daha sonra Peygamber Efendimiz’in hizmetinde bulundu. Çocukken Peygam-
ber Efendimiz’in evine rahatça girip çıkardı. Bu yüzden yabancılar tarafından Hz. Peygam-
ber’in ev halkından sanıldığı da olmuştur. Abdullah bin Mesud (ra), Hz. Peygamber’e çok 
bağlıydı ve zamanının çoğunu onun yanında geçirirdi. Efendimiz bir yere gitmek istediğinde 
onun güvenliği için önden yürürdü. O, Peygamber Efendimiz'le birlikte bütün savaşlara ka-
tılmış ve Uhud Gazvesi’nde ortaya çıkan panik sırasında onun yanından ayrılmayan sahabi-
lerden biri olmuştur.26

Abdullah bin Mesud (ra), Peygamber Efen-
dimiz'den sonra Kâbe’de açıktan Kur’an-ı 
Kerim okuyan ilk sahabilerden biriydi. Bu 
sebeple Mekkeli müşriklerin işkencelerine 
maruz kalarak Habeşistan’a hicret etmişti. 
Medine’ye ilk hicret edenlerin arasında da 
yer almış ve Peygamber Efendimiz’in mua-
hat uygulamasında Muaz bin Cebel’le (ra) 
kardeş olmuştu.27

Abdullah bin Mesud’un (ra) sesi çok güzel 
olduğundan Peygamber Efendimiz ondan 
Kur’an-ı Kerim okumasını isterdi. Hatta 
Hz. Peygamber, “Kur’an’ı şu dört kişiden; İbni Mesud, Muaz bin Cebel, Ubey bin Ka’b ve 
Salim’den öğreniniz.”28 buyurarak onun bu özelliğini de övmüştü. O, Peygamber Efen-
dimiz’in yaşayışını, kıyafetlerini ve ahlakını örnek alıp hayatında uygulamaya gayret 
ederdi. Bu yüzden Peygamber Efendimiz'e en çok benzeyen sahabilerden biri olarak 
kabul edilirdi.29

Abdullah bin Mesud (ra), hayatını Kur’an-ı Kerim’i öğretmeye adamış ve birçok öğrenci 
yetiştirmişti. Dönemin âlim sahabilerinden biri olarak tefsir ve fıkıh alanında büyük bir 
ilme sahipti. Hz. Ömer bir gün onu görünce “İlim dolu, küçücük bir beden.” ifadesini kul-
lanmıştı. Hz. Ali de onun için “O, Kur’an’ı okudu; onun helalini helal, haramını haram ka-
bul etti. O, dinde fakihtir ve sünneti iyi bilir.”30 demişti. 848 hadis rivayet eden Abdullah 
bin Mesud (ra), Hz. Peygamber’in vefatından sonra Hz. Ömer tarafından Kufe kadılığı 
ve beytülmal idareciliğiyle görevlendirildi. Hz. Osman Dönemi’nde de çeşitli görevlerde 
bulunduktan sonra, 652 yılında Medine’de vefat etti.31

26 bk. İbni Sad, et-Tabakat, C 3, s. 169.
27 bk. İsmail Cerrahoğlu, "Abdullah bin Mesud", TDV İslam Ansiklopedisi, C 1, s. 115. 
28 Buhari, Fezailü’l-Kur’an, 8.
29 bk. İbni Sad, et-Tabakat, C 3, s. 171.
30 bk. İbni Sad, et-Tabakat, C 3, s. 173.
31 bk. İsmail Cerrahoğlu, "Abdullah bin Mesud", TDV İslam Ansiklopedisi, C 1, s. 115.

Görsel 5.6. Abdullah bin Mesud (ra), Kur’an-ı 
Kerim’i güzel okuyan sahabilerden birisiydi.



117

ÜNİTE5
Enes bin Malik (ra)
Enes bin Malik (ra), Hz. Peygamber 
Medine’ye hicret ettiğinde on yaş-
larındaydı. Annesi, zeki bir çocuk 
olan Enes’i eğitimi için Peygamber 
Efendimiz’in hizmetine vermişti.32 
Hz. Peygamber’in terbiyesiyle bü-
yüyen Enes bin Malik (ra), üstün 
bir ahlaka sahipti. Hz. Peygamber, 
ona ve ailesine karşı büyük bir mu-
habbet duyardı. Bazı zamanlar ev-
lerine gider, sofralarına otururdu. 
Medine’de yapılan muahat sözleş-
mesi Enes bin Malik’in (ra) evinde 
gerçekleşmişti.33

Enes bin Malik (ra), diğer âlim sa-
habiler gibi hayatı boyunca Hz. 
Peygamber’den öğrendiklerini ak-
tarma gayreti içinde oldu. Peygamber Efendimiz’in eğitim ve öğretim tarzı, insanlara ve 
özellikle de çocuklara karşı tutumuyla ilgili hadisler rivayet etti. Hz. Peygamber’in ona 
çoğunlukla “yavrucuğum”34 diye seslendiğini, kendisine daima yumuşak davrandığını 
söylemiştir. O, bir rivayetinde şöyle demiştir: “Resulullah’a on sene hizmet ettim. Vallahi 
bana bir kez olsun ‘Öf!’ bile demedi. Herhangi bir şeyden dolayı ‘Niçin böyle yaptın?’ de-
mediği gibi ‘Şöyle yapsaydın ya!’ da demedi.”35 

Enes bin Malik (ra), Peygamber Efendimiz'den en çok hadis rivayet eden yedi sahabi-
den biridir. Hz. Peygamber’in vefatından sonra Basra’da hadis ve fıkıh eğitimi vermiş ve 
burada vefat etmiştir.

Zeyd bin Sabit (ra)
Zeyd bin Sabit (ra), 611 yılında Medine’de doğdu. O, çok akıllı ve hafızası güçlü olan 
bir çocuktu. Daha küçük yaşta birçok sureyi ezberlemiş, Hz. Peygamber Medine’ye 
geldiğinde karşısında Kur’an-ı Kerim okuyarak onun takdirini kazanmıştı. Kur’an-ı 
Kerim’i ezbere bilen Zeyd bin Sabit (ra), Peygamber Efendimiz’in vahiy kâtipliğini de 
yapmıştır.36

Zeyd bin Sabit (ra); İbranice, Farsça, Rumca, Kıptice ve Habeşçe bilirdi. Hz. Peygamber’in 
Yahudilerle yaptığı birçok görüşmede Zeyd bin Sabit (ra), kâtip olarak onun yanında 
bulunmuştur. Kur’an-ı Kerim, fıkıh ve hadis ilmiyle meşgul olan sahabilerden biridir. Zeyd 
bin Sabit’in (ra), miras hukuku konusundaki bilgisi ön plana çıkar. Hz. Peygamber de bu 
konuyu “Ümmetim içinde miras hukukunu en iyi bilen Zeyd’dir.”37 sözüyle dile getirmiştir. 

32 bk. Müslim, Fedail, 51. 
33 bk. Buhari, Kefale, 2; Edep, 67.
34 bk. Tirmizi, İlim, 16.
35 Müslim, Fedail, 51.
36 bk. Bünyamin Erul, "Zeyd bin Sabit", TDV İslam Ansiklopedisi, C 44, s. 321. 
37 Tirmizi, Menakıp, 32.

Hz. Peygamber’e on yıl hizmet eden Enes 
bin Malik (ra), onunla ilgili bir anısını şöy-
le anlatır: “Allah Resulü, insanlar içerisinde 
ahlakı en güzel olandı. Bir gün beni bir iş 
için gönderdi. Ben ‘Yemin olsun ki gitmem.’ 
dedim. Oysa içimde Resulullah’ın yapmamı 
istediği işe gitme niyeti vardı. Derken bu 
iş için yola koyuldum. Sokakta oynayan ço-
cuklara rastladım (ve onlarla birlikte oyuna 
dalıp işimi unuttum). Bir de baktım ki Allah 
Resulü arkamdan başımı tutmuş, gülümse-
yerek duruyordu. Bana ‘Enescik, sana söyle-
diğim yere git haydi!’ dedi. Ben de ‘Peki, ya 
Resulallah, hemen gidiyorum.’ dedim.”

(bk. Müslim, Fedail, 54.)

OKUYALIM



İSLAM DAVETİ VE SAHABE

118

Zeyd bin Sabit (ra), Peygamber Efendimiz vefat ettikten sonra Hz. Ebu Bekir Dönemi’nde 
Kur’an-ı Kerim’i kitap hâline getirmek üzere oluşturulan heyetin başkanlığını yaptı. Bu 
görevi titizlikle yerine getirerek Kur’an-ı Kerim’i Mushaf hâlinde Hz. Ebu Bekir’e teslim etti. 
Hz. Ömer de halifeliği döneminde Zeyd bin Sabit’i (ra) danışman olarak görevlendirdi. Hz. 
Ömer, Kur’an-ı Kerim konusundaki derin ilminden dolayı hakkında net hükümler olmayan 
meselelerin çözümünde ona danışırdı.38 Kendisi şehirde bulunmadığı zamanlarda ilmine 
ve ferasetine güvendiği Zeyd bin Sabit’i (ra) yerine vekil tayin ederdi.39

3. ŞEHİT SAHABİLER 
“Allah yolunda öldürülenler için ‘ölüler’ demeyin. Hayır, onlar diridirler fakat siz bilemezsiniz.” (Bakara 
suresi, 154. ayet.) ayetinde verilmek istenen mesaj sizce nedir? 

Cihat, sözlükte “güç ve gayret sarf etmek” anlamlarına gelir. İslam’da 
cihat; dinî emirleri öğrenip ona göre yaşamak, iyiliği emredip kötülük-
ten sakındırmaya çalışmak, İslam’ı tebliğ etmek ve düşmanlara karşı 
mücadele vermek gibi daha kapsamlı anlamları ifade eder.40 Cihadın 
temelinde Müslümanların İslam’ı ve ülkesini her türlü saldırılara karşı 
koruması bilinci yer almaktadır. Bunun yanında cihat, kişinin nefsini ter-
biye ederek hayatını Allah’ın (cc) rızasına uygun bir şekilde yaşamaya çalışmasıdır. Hz. 
Peygamber bu konuda şöyle buyurmuştur: “... Mücahit, Allah’a itaat yolunda nefsiyle 
mücadele eden kişidir...”41

Cihatla ilişkili olan şehitlik kavramı ise İslam’da Allah (cc) yolunda ölen veya öldürülen 
Müslümanların manevi mertebeleri için kullanılır.42 Bu konuda Hz. Peygamber şöyle 
buyurmuştur: “Ölüp de Allah katında hayırlı bir mertebeye erişen kullar içinde şehitten 
başka hiç kimse, kendisine içindekilerle birlikte dünya verilecek olsa bile yeniden dünya-
ya gelmek istemez. Şehit, şehitliğin ne kadar üstün bir mertebe olduğunu gördüğü için 
dünyaya dönüp bir kez daha şehit olmayı arzular.”43

38 bk. Beyhaki, es- Sünenü’l-Kübra, X, 229.
39 bk. Bünyamin Erul, "Zeyd bin Sabit", TDV İslam Ansiklopedisi, C 44, s. 321-322.
40 bk. Ahmet Özel, "Cihad", TDV İslam Ansiklopedisi, C 7, s. 527.
41 Ahmed bin Hanbel, Müsned, VI, 22.
42 bk. Fahrettin Atar, "Şehid", TDV İslam Ansiklopedisi, C 38, s. 428.
43 Buhari, Cihat, 6.

Âlim sahabilerin İslam’ın yayılmasına ne gibi katkıları olmuştur? Yazınız.

..............................................................................................................................................

..............................................................................................................................................

..............................................................................................................................................

..............................................................................................................................................

..............................................................................................................................................

..............................................................................................................................................

..............................................................................................................................................

..............................................................................................................................................

YAZALIM

Bu karekodla 
şehit sahabiler 
ile ilgili e-içeriğe 
ulaşabilirsiniz.

https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=32b3c2023e43b6fe635dcae98eba9251&resourceType=1&resourceLocation=2


119

ÜNİTE5
Yüce Allah, Kur’an-ı Kerim’de “Kim Allah’a ve 
Resul’e itaat ederse işte onlar, Allah’ın ken-
dilerine lütuflarda bulunduğu peygamberler, 
sıddıklar, şehitler ve salih kişilerle beraber-
dir.”44 buyurmuştur. Bu sebeple şehitlik maka-
mı Müslümanlar için çok değerlidir. Sahabiler 
de Allah (cc) yolunda canları ve mallarıyla mü-
cadele ederek bu uğurda şehit olmuşlardır. Bu 
sahabilerden bazıları; Yasir bin Amir (ra) ve eşi 
Sümeyye (ra), Musab bin Umeyr (ra), Cafer bin 
Ebu Talib (ra), Zeyd bin Harise (ra), Abdullah 
bin Revaha’dır (ra).

Yasir bin Amir (ra) ve Eşi Sümeyye (ra)

Yasir bin Amir (ra) Yemen’de doğdu. Mekke’ye geldiğinde Ebu Huzeyfe’nin himayesine 
girdi ve bir süre sonra Sümeyye (ra) ile evlendi. Bu evlilikten İslam tarihinin önde gelen 
sahabilerinden Ammar bin Yasir (ra) dünyaya geldi. Ammar bin Yasir (ra), İslam’ın ya-
yılmasında çok büyük hizmetleri olan bir sahabiydi.45

Ammar bin Yasir (ra), aile içinde ilk Müslüman olan kişiydi. Daha sonra anne ve babasının 
Müslüman olmasına vesile oldu. Böylece Yasir ailesinin fertleri, İslam’ı ilk kabul eden kırk 
sahabi arasında yer aldılar. Ayrıca Ammar bin Yasir (ra) ve annesi Sümeyye (ra), müşriklerin 
tehditlerine rağmen Mekke’de Müslüman olduğunu açıkça ilan eden ilk yedi kişi arasındaydı.

Yasir ailesi, fakir ve korumasız olduğu için Mekkeli müşriklerin yıldırma politikasının ilk he-
defi hâline geldi. Öncelikle sözlü saldırılarda bulunan müşrikler, Yasir (ra) ve eşi Sümey-
ye’nin (ra) İslam’dan vazgeçmemeleri üzerine onlara fiilî olarak eziyet etmeye başladılar. 
Fakat onlar bütün bu işkencelere rağmen İslam’ı terk etmedi. Bu duruma çok üzülen Hz. 
Peygamber, “Ey Yasir ailesi, dayanın! Müjdeler olsun ki yeriniz elbette cennettir.”46 diyerek 
onları teselli etmişti. Peygamber Efendimiz’in bu müjdesi, yapılan bütün zulümlere karşı 
onların sabrını artırmıştı. Müşriklerin işkenceleri sonucunda Yasir bin Amir (ra) ve eşi Sü-
meyye (ra) 615 yılında şehadete erdiler. Böylece onlar İslam’ın ilk şehitleri oldular.47 

Musab bin Umeyr (ra)
Musab bin Umeyr (ra), Mekke’de soylu ve zengin bir ailede dünyaya geldi. Hz. Peygam-
ber, ilk Müslümanlardan olan Musab bin Umeyr’i (ra) çok severdi. Musab bin Umeyr (ra); 
güzel yüzlü, hitabeti kuvvetli ve zarif bir kişiydi. İslam’ı kabul ettiği için ailesi tarafından 
çeşitli baskı ve işkencelere maruz kalmış fakat bütün bu zulme rağmen inancından 
vazgeçmemişti. İşkencelerin giderek artmasından dolayı Habeşistan’a hicret edenler 
arasında yer aldı.48

44 Nisa suresi, 69. ayet.
45 bk. İbni Sad, et-Tabakat, C 4, s. 151.
46 bk. Hakim, Müstedrek, VI, 2075 (3/389).
47 bk. İbni Sad, et-Tabakat, C 10, s. 286.
48 bk. Hüseyin Algül, "Mus‘ab bin Umeyr",  TDV İslam Ansiklopedisi, C 31, s. 226; bk. İbni Hişam,  
     es-Siretü'n-Nebeviyye, s. C 2, 170-175.

Ebu Zer (ra) anlatıyor:

Hz. Peygamber’e “Hangi amel daha 
faziletlidir?” diye sordum. “Allah’a 
inanmak ve O’nun yolunda cihat et-
mektir.” buyurdu. 

(Buhari, Itk, 2.)

DİKKAT EDELİM



İSLAM DAVETİ VE SAHABE

120

Hz. Peygamber, Birinci Akabe Bi-
ati’nden sonra İslam’ı öğretmesi 
için Musab bin Umeyr'i (ra) Medine’ye 
gönderdi. Medine’de Es‘ad bin Zürâ-
re’nin (ra) evinde kalan Musab bin 
Umeyr (ra), İslam’ı insanlara en gü-
zel şekilde tebliğ etti. Bunda Pey-
gamber Efendimiz’in İslam’ı tebliğ 
tarzını iyi bilmesi, güzel konuşması 
ve Kur’an-ı Kerim’i ezberlemiş olma-
sının etkisi büyüktür. Özellikle Me-
dine’deki tanınmış şahsiyetler onun 
vesilesi ile İslam’a girdiler. Musab 
bin Umeyr’in (ra) çabaları sayesinde 
Medine’de içinde Müslüman bulun-
mayan tek bir ev bile kalmamıştı.49

Musab bin Umeyr (ra), Bedir ve Uhud gazvelerinde Peygamber Efendimiz'le birlikte sa-
vaştı ve onun sancaktarlığını yaptı. O, Uhud Gazvesi’nde çıkan karışıklıkta Peygamber 
Efendimiz’in yanından ayrılmayan sahabilerden biri olmuş ve bu savaşta şehit edilmiştir.50 

Savaş sonrası şehitler defnedilirken Hz. Peygamber, Musab bin Umeyr’in (ra) Allah (cc) ve 
Resulü’nün sevgisini dünyanın bütün güzelliklerine tercih ettiğini söylemiştir. Bunun hemen 
ardından “Müminler içinde Allah’a verdikleri sözde duran nice erler var. İşte onlardan kimi 
sözünü yerine getirip o yolda canını vermiştir, kimi de (şehitliği) beklemektedir. Onlar, 
hiçbir şekilde (sözlerini) değiştirmemişlerdir.”51 ayetini okumuştur.52

Zeyd bin Harise (ra)
Zeyd bin Harise (ra) aslen Yemenlidir. Cahiliye Dönemi’nde henüz bir çocukken anne-
siyle yolculuk yaptığı esnada kaçırılıp köle olarak satılmış ve Mekke’ye getirilmişti. Pey-
gamber Efendimiz’in hizmetinde bulunduğu sırada, Zeyd bin Harise’nin (ra) akrabala-
rından bir grup Mekke’ye gelerek onu Hz. Peygamber’den istedi. Peygamber Efendimiz, 
Zeyd bin Harise’ye (ra) eğer isterse ailesiyle birlikte gidebileceğini söyledi. Ancak o, 
Hz. Peygamber’in yanında kalmayı tercih etti. Bu olaydan sonra Peygamber Efendimiz 
“Şahit olun, Zeyd benim oğlumdur!..”53 diyerek onu azat etti. Böylece Zeyd bin Harise 
(ra) hayatı boyunca Hz. Peygamber’in en yakınlarından biri olarak onun yanında yaşadı.

Zeyd bin Harise (ra) ilk Müslümanlar arasında yer aldı.54 Hz. Peygamber’in yanından hiç 
ayrılmayan Zeyd bin Harise (ra), Taif’e de onunla birlikte gitti. Taiflilerin Hz. Peygamber’i 
dinlemeden taşlamaları esnasında Peygamberimizi korumaya çalıştı. Bedir, Uhud, Hen-
dek gazvelerine ve Hayber’in fethine katıldı.55 İslam’ın yayılması için canıyla, malıyla mü-
cadele eden Zeyd bin Harise (ra), Hz. Peygamber’in verdiği her görevi yerine getirmiştir. 

49 bk. Ahmed bin Hanbel, Müsned, III, 322.
50 bk. Müslim, Cenaiz, 44.
51 Ahzab suresi, 23. ayet.
52 bk. Buhari, Cenaiz, 27.
53 bk. İbni Hişam, es-Siretü'n-Nebeviyye, C 2, s. 157-158.
54 bk. İbni İshak, Siyer, s. 196.
55 bk. İbni Sad, et-Tabakat, C 1, 212.

Görsel 5.7. Musab bin Umeyr’in (ra) defnedildiği Uhud 
Şehitliği'nden bir görünüm



121

ÜNİTE5
Hicret'in sekizinci yılında Mute Gazvesi’nde Hz. Peygamber, Zeyd bin Harise'yi orduya 
komutan olarak tayin etti. O şehit edilirse komutanlığı Ca'fer bin Ebu Talib'in devralma-
sını, o da şehit düşerse Abdullah bin Revaha'nın komutan olmasını emretti.56 Peygam-
ber Efendimiz’in söylediği bu üç sahabe, kumandanlık yaptıkları Mute Gazvesi’nde aynı 
sırayla şehit oldular. 

Cafer bin Ebu Talib (ra)
İlk Müslümanlar arasında yer alan Cafer bin Ebu Talib (ra), Hz. Peygamber’in amcası 
Ebu Talib’in oğlu ve Hz. Ali’nin ağabeyidir.57 Mekkeli müşriklerin baskı ve işkenceleri se-
bebiyle hanımı Esma ile birlikte Habeşistan’a hicret etmişti.58 Mekkeli müşrikler, Müs-
lümanları geri almak için Habeşistan Necaşisi Ashame'ye bir elçi gönderdiler. Necaşi 
karşısında Müslümanları Cafer bin Ebu Talib (ra) temsil etti. Onun etkili konuşması 
neticesinde Necaşi, müşrikleri geri çevirdi ve Müslümanlara Habeşistan’da diledikleri 
gibi yaşayabileceklerini söyledi. Cafer bin Ebu Talib (ra), uzun yıllar Habeşistan’da kaldı 
ve oğlu Abdullah burada dünyaya geldi.59

Cafer bin Ebu Talib (ra); Medine’ye geldiği sırada Hz. Peygamber Hayber’de bulunuyordu. 
Hayber Zaferi’nden dönüşte onu ve beraberindekileri gören Hz. Peygamber, “Hangisine se-
vineceğimi bilmiyorum. Hayber’in fethine mi, yoksa Cafer’in gelişine mi?”60 diyerek onları ku-
cakladı. Daha sonra Cafer bin Ebu Talib (ra) ile ailesini Mescid-i Nebevi'nin yanındaki bir yere 
yerleştirdi.

Cafer bin Ebu Talib (ra); cesur, takva sahibi, dürüst ve çok yardımsever bir insandı. Medi-
ne’ye geldikten sonra Hz. Peygamber’in vermiş olduğu bütün görevleri en güzel şekilde 
yerine getirdi. Katıldığı bütün savaşlarda fedakârca, korkmadan mücadele etti. Hz. Pey-
gamber'in, Mute Savaşı’nda kumandan tayin ettiği Zeyd bin Harise’nin (ra) şehit olmasının 
ardından orduyu kumanda eden Cafer bin Ebu Talib (ra), kahramanca savaşarak şehit oldu. 
O, şehit edildiğinde henüz kırk yaşlarındaydı.61 

56 bk. Buhari, Megazi, 45.
57 bk. Ahmet Önkal, "Ca‘fer bin Ebû Tâlib", TDV İslam Ansiklopedisi, C 6, s. 549.
58 bk. İbni Hişam, es-Siretü'n-Nebeviyye, C 1, s. 207.
59 bk. İbni Hişam, es-Siretü'n-Nebeviyye, C 1, s. 214-219.
60 bk. İbni Sad, et-Tabakat, C 4, s. 35.
61 bk. Buhari, Megazi, 44.

“Şehitlerin ruhları (âdeta) yeşil kuşların içindedir. Bu kuşların arşa asılı 
kandilleri vardır. Onlar cennette istedikleri yerde dolaşır, sonra arşa asılı 
kandillere inerler. Allah onlara şöyle seslenir: ‘Herhangi bir şey arzu ediyor 
musunuz?’ Onlar da ‘Cennette dilediğimiz gibi dolaşabilirken başka ne arzu 
edebiliriz ki?’ derler. Yüce Allah onlara bunu üç defa sorar. Onlar Rab'lerin-
den bir şey dilemedikçe bırakılmayacaklarını anlayınca şöyle derler: ‘Ya Rab! 
Ruhlarımızı bedenlerimize geri döndürmeni ve senin yolunda bir defa daha 
şehit olmayı diliyoruz.’” 

(Müslim, İmare, 121.)

OKUYALIM



İSLAM DAVETİ VE SAHABE

122

Abdullah bin Revaha (ra)
Abdullah bin Revaha (ra), Hicret'ten önce İkinci Akabe Biati'nde Peygamber Efendimiz'e biat 
eden Medineli Müslümanlardan biriydi. Hz. Peygamber’e ve İslam’ın ilkelerine son derece bağlı, 
takva sahibi ve cesur bir sahabiydi. Aynı zamanda iyi bir şair olan Abdullah bin Revaha (ra), 
şiirlerinde Hz. Peygamber’i savunur, İslam’ı yüceltirdi. Hz. Peygamber’in sevgisini ve güvenini 
kazanmış, kâtiplik ve kumandanlık gibi birçok önemli görevde bulunmuştu. Hz. Peygamber Me-
dine’den ayrılmak durumunda kaldığında yerine onu vekil tayin ederdi.62 

Abdullah bin Revaha (ra); Bedir, Uhud, Hendek, Hayber gazvelerine katılmış ve İslam için 
korkusuzca mücadele etmiştir.63 Hz. Peygamber, Mute Gazvesi’nde ordunun başına Zeyd 
bin Harise’yi (ra) getirmişti. Onun şehit olması durumunda Cafer bin Ebu Talib’i, o da şehit 
olursa Abdullah bin Revaha’yı (ra) kumandan olarak tayin etti.64 Mute Seferi’ne çıkan 
Müslümanlar, büyük bir Bizans ordusunun yaklaştığı haberini alınca aralarından, orduya 
takviye isteme fikrini dile getirenler oldu. Abdullah bin Revaha (ra) güçlü hitabet yeteneği ile 
bir konuşma yaptı ve Müslümanları cesaretlendirdi. Konuşmasında şehadet mertebesine 
ulaşmak için yola çıktıklarını ifade eden Abdullah bin Revaha (ra), bu savaşta şehit oldu.65

62 bk. İbni Sad, et-Tabakat, C 3, s. 598-600.
63 bk. İbni Sad, et-Tabakat, C 3, s. 598.
64 bk. Buhari, Megazi, 44.
65 bk. Taberani, el-Mucemü’l-Kebir, XIII-XIV, 131.

EŞLEŞTİRELİM

Abdullah bin 
Mesud (ra)

Abdullah bin 
Revaha (ra)

Musab bin 
Umeyr (ra) Hz. Ali Enes bin 

Malik (ra)

Cafer bin 
Ebu Talib (ra)

Sümeyye 
(ra) Hz. Aişe Zeyd bin 

Harise (ra)
Zeyd bin 
Sabit (ra)

 Aşağıda hakkında bilgi verilen sahabileri doğru isimlerle eşleştiriniz.

 Hz. Peygamber’in Taif yolculuğunda yanında bulunmuş ve ona destek olmuştur.

 Necaşi karşısında Müslümanları temsil etmiş ve yaptığı konuşmayla onu etkilemiştir.

 İbranice, Farsça, Rumca, Kıptice ve Habeşçe dillerini iyi bilen bir sahabidir. 

 Hz. Peygamber’in damadı olan, ilmi ve cesareti ile tanınan sahabidir.

 Şiirlerinde Hz. Peygamber’den söz etmiş ve İslam’ı yüceltmiştir.

615 yılında müşriklerin işkenceleri sırasında eşi ile birlikte şehit edilmiştir.

Hz. Peygamber’in İslam’ı öğretmesi için Medine’ye gönderdiği sahabidir.

2210 rivayetle Hz. Peygamber’den en çok hadis aktaran yedi sahabiden biri olmuştur.

1 2 3 4 5

109876



123

ÜNİTE5
4. BİR HADİS ÖĞRENİYORUM
İlim öğrenmenin amacı sizce nedir?

مًا…
ْ
ِ عِل

مْ�نِ مَا يَنْفَعُ�نِ وَزِدْ�ن
ِّ
مْتَ�نِ وَعَل

َّ
فَعْ�نِ بِمَا عَل

ْ
هُمَّ ان

َّ
اَلل

“Allah’ım, bana öğrettiklerinle beni faydalandır. Fayda verecek ilmi 
bana öğret ve ilmimi artır…”

(Tirmizi, Deavat, 128.)

İlim, insanın ve onunla birlikte toplumun gelişmesi açısından çok önemlidir. İnsanlar 
doğru ile yanlışı ancak ilimle ayırt edebilirler. Toplumların da tarih boyunca gelişim 
göstermeleri ancak ilim sayesinde olmuştur. 
İslam’da ilmin amacı insanın kendisini, 
yaratılışı ve Yüce Allah’ı bilmesidir. Bu 
sayede insan, Rabbine layıkıyla kulluk 
edebilir ve O’nun rızasını kazanabilir. 
Yüce Allah, Kur’an-ı Kerim’de ilmin değe-
rini “... Hiç bilenlerle bilmeyenler bir olur 
mu? Doğrusu ancak akıl sahipleri bunları 
hakkıyla düşünür.”66 ayetiyle bildirmiştir. 
İlim, insanın hem kendisine hem de baş-
kalarına fayda sağladığı sürece değerli-
dir. Faydalı bilgi öncelikle insanı Rabbine 
yaklaştırmalıdır. İnsanın şahsiyetini geliş-
tirmeli, onu mesleki ve sosyal açıdan do-
nanımlı kılmalıdır. 
İlmin nesilden nesile doğru şekilde aktarılması önemlidir. Bu sebeple İslam’da, öğren-
mek kadar öğretme sorumluluğu da vardır. Hz. Peygamber “Yalnızca iki kişiye gıpta 
edilir: Allah tarafından kendisine mal verilip de malını hak yolunda harcayan kimseye, 
Allah tarafından kendisine ilim verilip de onunla hükmeden ve onu başkalarına öğreten 
kimseye.67 buyurarak ilim öğrenmenin ve öğretmenin önemini vurgulamıştır.

66 Zümer suresi, 9. ayet.
67 Buhari, İlim, 15.

“İlim için yola koyulan kimse, dönünceye kadar Allah yolundadır.” 
(Tirmizi, İlim, 2.) 

Bu hadisten hareketle ilim öğrenmenin Allah (cc) katındaki önemi 
hakkında düşüncelerinizi yazınız.
................................................................................
................................................................................
................................................................................
................................................................................
................................................................................

YAZALIM

Faydalı ilim sizce neler olabilir? 
Örnekte verildiği gibi maddeler 
hâlinde sıralayınız.

 İlmihâl bilgisi edinmek

 Fen bilimlerini öğrenmek

 ...........................................................

 ...........................................................

 ...........................................................

LİSTELEYELİM

Bu karekodla hadis 
ile ilgili e-içeriğe 
ulaşabilirsiniz.

https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=116ca21f6c46722ae023ba7275aacb89&resourceType=1&resourceLocation=2


İSLAM DAVETİ VE SAHABE

124

5. ÜNİTE 

ÖLÇME VE DEĞERLENDİRME

A.	 Aşağıdaki ifadelerden doğru olanların başına “D”, yanlış olanların başına “Y” 
yazınız.

1.	 (…..) Davet, "İslam’a ve İslam esaslarının uygulanmasına çağrı" anlamında 
kullanılan bir terimdir.

2.	 (…..) Peygamber Efendimiz’in vefatından sonra İslam’a davet sahabilerle devam 
etmiştir.

3.	 (…..) Hz. Ali, Peygamber Efendimiz tarafından Medinelilere İslam’ı öğretmek için 
gönderilmiştir.

4.	 (…..) Belirli bir ilim dalında ilerleyip uzmanlaşan kimselere âlim denir.

5.	 (…..) Mute Savaşı’nın komutanlarından biri de Musab bin Umeyr’dir (ra).

Cafer bin 
Ebu Talib 

(ra)
ilim

Enes bin 
Malik (ra)

Zeyd bin 
Sabit (ra)

cihat
Musab bin 
Umeyr (ra)

âlim

B. Yukarıda verilen kelimelerden uygun olanlarıyla cümleleri tamamlayınız.

1.	İnsanın aklı, duyuları veya vahiy yoluyla edindiği, kesinliği konusunda şüphe 
olmayan bilgiye .................................................................... denir.

2.	...................................................................., Kur’an-ı Kerim’in Mushaf olarak 
toplanması çalışmalarını yürüten heyetin başkanlığını yapmıştır.

3.	Din uğruna mücadele vermek, iyiliği emredip kötülükten sakındırmaya çalışmak, 
düşmanlara karşı koymak .................................................................... kavramıyla 
ifade edilir.

4.	...................................................................., Hz. Peygamber'in Medinelilere İslam'ı 
öğretmesi amacıyla gönderdiği genç sahabidir.

5.	...................................................................., Hz. Peygamber’in amcası Ebu Talib’in 
oğlu ve Hz. Ali’nin ağabeyidir.

Karekodu kullanarak daha 
fazlasına ulaşabilirsiniz.

https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=6c1bdf0daab343abd1e66a6b374b8a6a&resourceType=1&resourceLocation=2


125

ÜNİTE5
C.	 Aşağıdaki soruları dikkatle okuyunuz ve doğru seçeneği işaretleyiniz.

1.	Birinci Akabe Biati’nden sonra Medine’ye dönen Esad bin Zürare (ra) ve Musab bin 
Umeyr (ra) gibi sahabilerin gayretli çalışmalarıyla birçok kişi Müslüman olmuştur. 
Kendi kavmi içinde çok sevilen ve güvenilen bir kişi olan Sad bin Muaz’ın (ra) 
Müslüman olması ise Medine’de İslam’ın yayılışı açısından âdeta bir dönüm 
noktasıdır. Sad bin Muaz (ra) kavmine şöyle seslenmiştir: “Ey kavmim! Sizleri 
iman etmeye, Müslüman olmaya çağırıyorum. Eğer Allah’a ve Resulü’ne iman 
etmezseniz kadın erkek hiçbirinizle konuşmayacağım.” Bunun üzerine Sad bin 
Muaz’ın (ra) Kabilesinden birçok kişi İslam davetini kabul etmiştir.

Bu parçadan hareketle aşağıdaki ifadelerden hangisi söylenemez? 

A) Sahabilerin gayretiyle İslam, Medine’de hızlı bir şekilde yayılmıştır.

B) Müslüman olan kişiler akrabalarını da İslam’a davet etmiştir.

C) Sahabiler, insanları İslam’a davet etmek için fedakârca çalışmışlardır.

D) Musab bin Umeyr (ra), Birinci Akabe Biati’nde İslam’ı kabul etmiştir.

2.	 İslam davetinin yayılması ve daha geniş kitlelere ulaşması açısından, Medine'ye 
hicret bir dönüm noktası olmuştur. Hicret'ten sonra hem Hz. Peygamber hem de 
sahabiler İslam’ı yaymak için büyük bir fedakârlıkla çalışmıştır. Peygamberimiz, 
Medine ile çevresinde yaşayan Arap ve Yahudi topluluklarını İslam’a davet 
etmeyi sürdürmüştür. Bunun için bazı kabilelere ve yerleşim yerlerine Müslüman 
öğretmenler göndermiştir.

Buna göre

I.	İslam’a davet sürecinde sahabilerin önemli gayretleri vardır.
II.	Medine çevresindeki kabilelerin tamamı İslam’ı kabul etmiştir.

III.	İslam’ın hızla yayılmasında Hicret'in büyük etkisi olmuştur.

ifadelerinden hangilerine ulaşılabilir?

A) Yalnız I.

B) I ve II.

C) I ve III.

D) I, II ve III.



İSLAM DAVETİ VE SAHABE

126

3.	Kuvvetli hafızasıyla Hz. Peygamber’in hadis ve sünnetinin daha sonraki nesillere ak-
tarılmasında önemli bir rol oynamıştır. 2210 rivayetle Hz. Peygamber’den en çok 
hadis aktaran yedi sahabiden biri olmuştur. Peygamberimizin aile hayatı, günlük ya-
şayışı, ahlakı, savaşları, Veda Haccı ve vefatı gibi konularda hadisler rivayet etmiştir.

	 Bu parçada hakkında bilgi verilen sahabi aşağıdakilerden hangisidir?

	 A) Hz. Sümeyye

	 B) Hz. Aişe

	 C) Hz. Ali

	 D) Hz. Enes bin Malik

4.	İslam’da Allah (cc) yolunda, din, namus, vatan uğruna can vermeye ve manevi 
bakımdan, peygamberlikten sonra zikredilen en yüksek makama denir.

	 Hakkında bilgi verilen kavram aşağıdakilerden hangisidir?

	 A) Âlim   

	 B) Cihat

	 C) Davet

	 D) Şehitlik

5.	  “Allah’ım huşu duymayan kalpten, kabul olmayan duadan, doymayan nefisten ve fayda 
vermeyen ilimden sana sığınırım.” (Tirmizi, Deavat, 68.) 

	  “Allah’ım, bana öğrettiklerinle beni faydalandır. Bana fayda verecek ilmi bana öğret 	
	 ve ilmimi artır.” (Tirmizi, Deavat, 128.)

	 Verilen hadislerden hareketle aşağıdaki yargılardan hangisine ulaşılabilir?

	 A) İslam’a göre bilgi, bireyin gelişimine yarar sağlamalıdır. 
	 B) İnsanı diğer canlılardan ayıran en temel özellik bilgi üretmesidir.
	 C) Düşünmeyen, araştırmayan toplumların bilimde geri kalması kaçınılmazdır.
	 D) İnsanoğlu tarih boyunca her türlü ilerlemeyi doğru bilgi sayesinde elde etmiştir.



127

ÜNİTE5
D. Aşağıdaki soruları cevaplayınız.

1. İslam’ın farklı bölgelere hızla yayılmasının sebepleri nelerdir? Yazınız.

……………………………………………………………………………………...........................................................

............................................................................................................................................

…..........................................................................................................................................

…..........................................................................................................................................

2. Sahabilerin inançları uğruna yaptıkları fedakârlıkları bir sahabi örneği ile anlatınız.

……………………………………………………………………………………...........................................................

............................................................................................................................................

…..........................................................................................................................................

…..........................................................................................................................................

3. Hz. Peygamber’in ilme ve âlimlere verdiği değeri bir hadis örneği ile açıklayınız.

……………………………………………………………………………………...........................................................

............................................................................................................................................

…..........................................................................................................................................

…..........................................................................................................................................

4. Cihadın İslam’daki yeri ve önemini açıklayınız.

……………………………………………………………………………………...........................................................

............................................................................................................................................

…..........................................................................................................................................

…..........................................................................................................................................

5.	“İlim tahsil etmek için yolculuğa çıkan kimse, evine dönünceye kadar Allah yolun-
dadır.” (Tirmizi, İlim, 2.) hadisini İslam’ın ilme verdiği önem açısından değerlendiriniz. 

……………………………………………………………………………………...........................................................

............................................................................................................................................

…..........................................................................................................................................

…..........................................................................................................................................



128

A-B-C-Ç 

adil: Adaletle iş gören; adaletten, doğruluktan ay-
rılmayan, hakkı yerine getiren, adaletli.

ahiret: 1. Dünya hayatını takip eden hayatın adı. 
2. Dünya hayatındaki amellerin; söz, davranış ve 
eylemlerin sonuçlarının alınacağı ve değerlendiri-
leceği zaman.

ahlak: 1. Huy, karakter, mizaç. 2. İnsanlardaki iyi 
ve kötü huylar. 3. Bir toplum içinde kişilerin uymak 
zorunda oldukları davranış biçimleri ve kuralları.

alak: Yumurta hücresi, embriyo, pıhtılaşmış kan.

amel: 1. Yapılan iş, eylem, fiil. 2. Bir kural veya 
dinî emrin yerine getirilmesi.

amenna: “İnandık, kabul ettik, doğrudur, böyle-
dir.” anlamında onaylama kelimesi.

arş: 1. Yükseklik, yüksek yer, taht. 2. Hükümranlık, 
şan, şeref. 3. İslam inancına göre göğün en yüksek 
katı, âlem tasavvurunda en yüksek nokta. 4. Allah’ın 
(cc) yaratmış olduğu bütün varlıklar üzerindeki kud-
ret, hükümranlık, egemenlik ve iktidarı.

asalet: 1. Soyluluk. 2. Asillik. 3. Bir görevi yük-
lenmiş olma, o görevin sahibi olma, vekillik karşıtı.

ashap: Hz. Peygamber zamanında yaşamış, Müs-
lüman olarak Hz. Peygamber’i çok kısa bir süre 
olsa da görmüş, onun sohbetinde bulunmuş ve 
yine Müslüman olarak ölmüş kimseler; sahabe.

azap: 1. Büyük sıkıntı, eziyet. 2. İslam inanışına 
göre dünyada günah işlemiş olanlara ahirette ve-
rilecek ceza.

azat: 1. Serbest bırakma. 2. Özgür, hür. 3. Köleyi 
hürriyetine kavuşturma.

batıl: 1. Yok olup giden, gerçek ve doğru olmayan, 
esassız, boş şey, boşa giden, hükümsüz, gerçeğe 
aykırı, hikmetsiz, temelsiz, devamsız. 2. Allah’ın 
(cc), peygamberleri aracılığıyla bildirmiş olduğu 
dine uymayan her türlü inanç, fikir, duygu, kanaat, 
tutum, davranış. 3. Kur’an-ı Kerim’de, dinen ge-
çersiz kabul edilen amel ve ibadet, çirkin, faydasız 
ve gayesiz iş. 

beddua: 1. İlenç, ilenme, birinin kötülüğü için 
edilen dua, lanet, intizar. 2. Bir kimsenin veya 
toplumun Allah (cc) tarafından cezalandırılmasını 
isteme. 

bellemek: Öğrenip akılda tutmak.

bereket: 1. Nimet, bağış, Allah’ın (cc) karşılıksız 
vermesi. 2. Bolluk, gürlük, feyiz, mutluluk ve gü-
zelliklerin artması.

beşeriyet: 1.  İnsan olma durumu, insan olmanın 
gereği olan özellikler. 2. İnsanoğulları, insanların 
bütününü içine alan topluluk, insanlık.

Beytullah: Kâbe; Rabbimize ibadet amacıyla inşa 
edilmesinden dolayı “Allah’ın (cc) evi” anlamında 
Kâbe’ye verilen isim.

beytülmal: 1. Maliye, devlet hazinesi, devlete ait 
mal varlığının bütünü. 2. Hz. Peygamber’in Medine 
Dönemi’nden itibaren devlet gelirlerini korumak, 
muhafaza etmek ve yeri geldiğinde de hak sahip-
lerine vermek için oluşturulan devlet hazinesi. 3. 
Devletin mal varlığını muhafaza ve kontrol eden 
kurum.

bilinç: İnsanın kendisini ve çevresini tanıma ye-
teneği, şuur.

boykot: Bir kimse, bir topluluk veya bir ülkeyle 
amaca ulaşmak için her türlü ilişkiyi kesme.

cizye: 1. Vergi. 2. Geçmişte Müslüman devletlerin; 
gayrimüslimlerden canlarını, mallarını, namuslarını 
koruma ve inançlarını özgür bir şekilde yaşamalarını 
sağlamaya karşılık aldığı vergi.

çevre: 1. Bir şeyin yakını, dolayı, etraf. 2. Canlı-
ların içinde yaşadıkları tabii ortam. 3. Hayatın ge-
lişmesinde etkili olan doğal, toplumsal, kültürel dış 
faktörlerin bütünlüğü. 

D-E-F

Darülerkâm: Hz. Muhammed’in (sav), peygam-
berliğinin ilk yıllarında Mekkeli müşriklerin gide-
rek artan zulüm ve baskıları karşısında İslamiyet’i 
tebliğ etmek için kullandığı, Erkam bin Ebülerkam 
adlı sahabinin Safa Tepesi’nin eteklerinde bulunan 
evi.

Darünnedve: İslamiyet’ten önce kurulan; Mek-
ke’de Kureyş Kabilesi’nin ileri gelenlerinin toplanıp 
önemli meseleleri görüştükleri, İslamiyet’ten son-
ra ise Hz. Muhammed’e (sav) karşı çıkan Mekke 
müşriklerinin, Müslümanlar aleyhine toplanıp ka-
rar verdikleri yer.

SÖZLÜK
SÖZLÜK



SÖZLÜK

129

dirayet: 1. İnce şeyleri kavrayış. 2. Zekâ. 3. Be-
ceriklilik.

dirhem: Eski bir para çeşidi, gümüş sikke.

ebedî: Sonsuz, ölümsüz, sürekli, devamlı.

ecir: 1. Bir iş karşılığında verilen ücret. 2. Manevi 
karşılık, sevap.

ehil: Bir işte yetkili olan, bir işi yapan, erbap, uzman.

ekoloji: Canlıların hem kendi aralarındaki hem de 
çevreleriyle olan ilişkilerini tek tek veya birlikte 
inceleyen bilim dalı.

elçi: 1. Bir devleti başka bir devlet katında temsil 
eden kimse, sefir. 2. Bir uzlaşma sağlamak veya iş 
bitirmek için birinin yanına gönderilen kimse. 3. 
Peygamber.

emir: 1. Buyruk, komut, talimat, ferman. 2. Arap-
larda ve bazı Müslüman ülkelerde bir kavim, şehir 
veya ülkenin yöneticisi.

engin: Ucu bucağı görünmeyecek kadar geniş, çok 
geniş.

erdem: Ahlakın övdüğü iyi olma, alçak gönüllü-
lük, yiğitlik, doğruluk v.b. niteliklerin genel adı, 
fazilet.

faiz: 1. Fazlalık, artma, çoğalma, nema, riba. 2. 
Hizmet ve emek karşılığı olmaksızın paranın kul-
lanılmasına karşılık olarak elde edilen dinen uy-
gun görülmeyen kazanç.

fakih: 1. Din bilgini, fıkıh âlimi, müçtehit. 2. İslam 
fıkhını iyi bilen ve kendisine sorulan konular hak-
kında fetva verme ve çözüm önerme yetkisine sahip 
olan kimse.

fazilet: İnsan yaradılışındaki bütün iyi huylar, erdem.

felah: 1. Kurtuluş, zafer, selamet. 2. Kişinin dinî 
ve ahlaki yükümlülüklerini yerine getirmesinin so-
nucunda dünyada elde edeceği başarı, mutluluk ve 
ahirette ulaşacağı ebedî kurtuluş.

feraset: 1. Çabuk seziş, zihin uyanıklığı, keskin zekâ, 
hızlı kavrayış kabiliyeti. 2. Akıl ve duyu organlarıyla bi-
linemeyen ancak sezgi gücü ile ulaşılabilen bilgi; ilham, 
keşif, kalp gözüyle görme. 

fetih: Müslümanların, zulmü ortadan kaldırmak, 
adaleti yerleştirmek ve ilayıkelimetullah için ülke 
veya şehirleri yönetimlerine almaları.

fetva: 1. Fıkıh ile ilgili bir meselenin dinî hük-
münü açıklayan cevap. 2. Hayatın akışı içerisinde 

Müslümanların karşısına çıkan problemlere iliş-
kin, sahasında uzman olan İslam fıkıh âlimlerince 
gösterilen çözüm yolu.

fıkıh: 1. Derin anlayış, kavrayış; bir şeyi en ince ay-
rıntısına kadar bilme. 2. İbadet, cezalar ve muamelatla 
ilgili dinî hükümleri Kur’an-ı Kerim ve Hz. Peygam-
ber’in sünnetinden çıkarılan ayrıntılı delillerle bilme.

fıtır sadakası: Gücü yeten Müslümanların sağlıklı 
olmalarının bir şükrü olarak ramazan ayının sonuna 
kadar fakirlere vermekle yükümlü oldukları sadaka.

fıtrat: 1. İnsanın yaratılışında var olan hususlar, huy, tıy-
net, mizaç. 2. Allah’ın (cc), tüm varlıkları kendi varlığını 
ve birliğini tanıyabilme gücü ve yeteneği ile yaratması.

fidye: Savaş esirlerinin serbest bırakılması, bir 
kimsenin canının bağışlanması, esaretten kurtul-
ması için verilen veya alınan bedel.

fitne: 1. İmtihan, deneme, sınama. 2. Bozgunculuk, 
karışıklık, kargaşa, geçimsizlik, genel güvenliği boz-
ma. 3. Zulüm, haksızlık, inanç uğruna başa gelen ağır 
işkence, azap, baskı. 4. Şeytanın hile ve tuzakları, şey-
tanın zayıf ruhlu kişilere aşıladığı batıl inanç, kuruntu. 
5. Bela, felaket, musibet. 

G-Ğ-H-I-İ-J

ganimet: Gayrimüslimlerden savaş yoluyla elde 
edilen her türlü mal ve esir.

gasbedilme: Zorla ele geçirilmek, sahibinin elin-
den zorla alınmak.

gayrimüslim: Müslüman olmayan kimse.

gıyabi: 1. Bir kimse bulunmadığı sırada yapılan, 
verilen. 2. Uzaktan, görüşmeden olan.

gönder: Bayrak direği.

hadis: Hz. Peygamber’in sözlerini, fiillerini ve 
tasviplerini ifade eden terim; hadisleri tespit, nakil 
ve anlamaya yönelik ilim.

halife: 1. Birinin yerine geçen, vekil; vekili olduğu 
kişi adına görev yapan kimse. 2. Hz. Peygamber’in 
vefatından sonra onun yerine devlet başkanlığına 
geçen yöneticilerin ortak adı. 

hamdüsena: Yüce Allah’a olan şükran duygularını 
bildirme.

hami: Himaye eden, koruyan, sahip çıkan (kimse).

hanif: 1. Doğruya ve hakka bağlanan, gerçeğe dö-
nen. 2. Hz. İbrahim’in tebliğ ettiği tevhit inancını 



SÖZLÜK

130

koruyan; Hz. Muhammed’in (sav) peygamber ola-
rak gönderilmesinden önce Allah’ın (cc) varlığı-
na ve birliğine inanan kimse.

helak: 1. Ölme, öldürme, yok etme, yok olma. 2. 
Bitkin bir duruma gelme veya getirme.

hendek: Şehir, hisar, kale, tarla v.b. yerlere girilme-
sini önlemek, arazide, yol kenarlarında suların akma-
sını sağlamak için kazılan, uzunlamasına derin çukur.

hidayet: 1. Doğru yolu gösterme, doğru yolu bulma, 
rehberlik yapma. 2. Allah’ın (cc), insanlara kendi yo-
lunda gidebilecek akıl, düşünme, öğrenme, hatırlama 
gibi yetenekler vermesi ve insanların da bunları kul-
lanarak doğru yolu bulması. 

hikmet: 1. İslam dinindeki hükümlerin konuluş 
amaçları. 2. İnsanın, varlıkların hakikatini, gerçek 
yüzünü, gücü oranında bilip ona göre hareket et-
mesi. 3. Nübüvvet, peygamberlik. 4. Kur’an-ı Ke-
rim ve sünneti doğru bir şekilde anlayabilme ve 
onlarla amel etme yeteneği.

Hilfülfudul: İslamiyet’ten önce bazı Kureyş kabilele-
rinin, Mekke’de haksızlığa uğrayan insanlara yardım 
etmek amacıyla yaptıkları, Hz. Muhammed’in (sav) 
de katıldığı antlaşma.

himaye: Koruma, gözetme, esirgeme, koruyucu-
luk, gözetim.

hitabet: 1. Bir topluluğa bir maksadı anlatmak, bir fikri 
açıklamak, öğüt vermek, bir görüşü benimsetmek, bir 
eyleme teşvik etmek gibi amaçlarla yapılan güçlü ve et-
kileyici konuşma. 2. Güzel konuşma sanatı.

hudut: 1. Belli bir alanı kaplayan bir şeyin son çiz-
gisi, son ucu. 2. Kur’an-ı Kerim’de insanların hare-
ket ve davranışları için tespit edilmiş olan sınırlar. 3. 
Bir devletin topraklarını diğer komşu devletlerden 
ayıran çizgi, sınır.

hüküm: 1. Karar verme, idare etme. 2. Bir şeyi 
yerli yerince ve sağlam yapma. 3. Allah’ın (cc), 
sorumluluk çağına gelmiş insanların inanç, ibadet, 
ahlak ve davranışlarına dair emirleri, yasakları.

ibret: Kötü bir olaydan alınması gereken ders, 
uyarıcı sonuç.

içtihat: Kur’an-ı Kerim ve hadislerden delil ve 
hüküm çıkarabilecek seviyedeki İslam fıkıh bil-
ginlerinin, hakkında bir emir veya yasak olmayan 
konularda Kur’an-ı Kerim ve sünnetten yeni hü-
kümler çıkarmaları.

iffet: 1. Haramdan uzak durma, kötü söz ve işler-

den kaçınma. 2. Cinsel konularda dinî ve ahlaki 
kurallara bağlı kalarak insanın namusunu, şerefini 
ve haysiyetini koruması.

ihlas: 1. Samimiyet, içtenlik, kalbî ve karşılıksız 
sevgi, samimi bağlılık, doğruluk, temizlik, saflık, 
gösterişsizlik. 2. İnanç, tutum ve davranışlarda sa-
dece Allah’ın (cc) hoşnutluğunu gözetme, sözün 
öze uyması, riyadan ve ikiyüzlülükten uzak olma. 

ihmal: Gereken ilgiyi göstermeme, boşlama, sav-
saklama, savsama, önem vermeme.

ihsan: 1. İyilik etme, iyi ve güzel davranma, güzel 
yapma, bağışlama, bağışta bulunma, ikram etme. 
2. İnsanın, kendisinin Allah’ın (cc) huzurunda ol-
duğunu hissetmeye çalışarak onu görüyormuşçası-
na ibadetlerini yerine getirmesi.

ikmal: Eksik bir şeyi tamamlama, daha iyi duru-
ma getirme, bütünleme.

ilahi: Allah’la (cc) ilgili, Allah’a (cc) ait, Allah’a 
(cc) has, Allah’tan (cc) gelen, tanrısal.

ilham: 1. Gönle doğan şey, kalbe gelen mana, akıl 
yürütme ve düşünmeye dayanmaksızın elde edilen 
bilgi. 2. Allah’tan (cc) peygamberlerin kalbine ge-
len ve vahiy şeklinde inen bilgi ve düşünceler.

ilmihâl: 1. Davranış bilgisi. 2. İnanç, ibadet, mua-
melat (günlük yaşayış), ahlak konuları ile peygam-
berler ve özellikle Hz. Muhammed’in (sav) hayatı-
na dair özlü bilgileri içeren kitap.

iltimas: 1. Haksız yere, yasa ve kurallara uymak-
sızın kayırma, arka çıkma. 2. Birine herhangi bir 
konuda öncelik ve ayrıcalık tanıma.

ima etmek: Açıkça söylemeden üstü kapalı olarak 
anlatmak, dolaylı anlatmak, anıştırmak.

imar etmek: 1. Bayındır durumuna getirmek, geliştir-
mek. 2. Bir şeyin gelişip güzelleşmesi, hayat şartları-
nın uygun duruma getirilmesi için üzerinde çalışmak.

inziva: 1. Köşeye çekilme, halktan uzaklaşıp ayrı 
yaşama, insanlarla beraber olmaktan kaçınma.

isra: Hz. Muhammed’in (sav) miraç sırasında 
Mescid-i Haram’dan Mescid-i Aksa’ya geçişini 
ifade eden terim.

israf: Gereksiz yere para, zaman, emek v.b. harca-
ma, savurganlık.

istişare: Danışma, görüş alışverişinde bulunma.

işlev: Bir nesne veya bir kimsenin gördüğü iş, iş 
görme yetisi, görev, fonksiyon.



SÖZLÜK

131

iştirak: 1. Ortaklık, ortak olma, paydaşlık. 2. Bir 
işe, bir düşünceye katılma, katılım.

itaat: 1. Boyun eğme, uyma, söz dinleme, alınan emre 
göre hareket etme, saygı gösterme. 2. Allah’ın (cc) ve 
elçisinin ortaya koyduğu emir ve yasaklara uyma.

izzet: 1. Kıymet, itibar, büyüklük, yücelik, ululuk. 2. 
Mertebe ve rütbe yüksekliği, şeref. 3. Kudret, kuvvet.

K-L

kabilecilik: Mensup olduğu kabilenin inanç, de-
ğer ve çıkarlarını aşırı önemseme; kabileyi davra-
nış belirleyici temel toplumsal birim olarak kabul 
etme tavrı.

kabir: Ölen bir kimsenin toprağa gömüldüğü yer, 
mezar. 

kadı: 1. İslam hukukuyla yönetilen devletlerde halk 
arasında çıkan anlaşmazlıkları, her türlü davayı çö-
züme ulaştırmak üzere devlet tarafından tayin edi-
len memur. 2. Mahkeme başkanı.

kâfi: Yeterli, yetecek ölçüde olan.

kâhin: Duyular alanına girmeyen âlemden haber 
verme iddiasında bulunan kimse, falcı.  

kan davası: Geçmişte iki aile arasında cinayetten 
veya başka bir nedenden oluşmuş düşmanlık.

karaborsa: Piyasada olmayan veya bulunması güç 
olan bir malın gizlice yüksek fiyatla alınıp satılması.

karbondioksit: Karbonun iki oksijenle birleşme-
sinden meydana gelen, renksiz, kokusuz, bitkiler-
ce fotosentez yoluyla havadan alınıp su ile birleşti-
rilerek karbonhidrat hâline getirilen, havada fazla 
bulununca boğulmalara sebep olan gaz.

kâtip: Devlet dairelerinde çeşitli işlerin yerine ge-
tirilmesiyle görevli memur.

kavim: Aralarında töre, dil ve kültür ortaklığı bu-
lunan, boy ve soy bakımından da birbirine bağlı 
insan topluluğu.      

kayırmak: 1. Koruyarak başarısını sağlamak, 
elinden tutmak, himmet etmek. 2. Birine başkala-
rının veya işin zararı pahasına haksız yere kolay-
lıklar sağlamak, iltimas etmek.

kefil: 1. Bir kimsenin borcunu ödememesi duru-
munda ödemeyi veya yapması gereken şeyi yerine 

getirmediği takdirde yapmayı üzerine alan kimse. 
2. Bir kimsenin iyi hâli, iyi ahlakı hususunda ga-
ranti veren kimse.

kerem: 1. Soyluluk, ululuk, büyüklük, asalet. 2. Ba-
ğış olarak verme, iyilik, cömertlik, eli açıklık, lütuf.

kerpiç: Duvar örmekte kullanılmak için kalıplara 
dökülüp güneşte kurutulmuş saman ve balçık karı-
şımı ilkel tuğla.

kınamak: Yapılan bir işin kötü olduğunu belirtir 
bir biçimde söz söylemek, ayıplamak.

Kıptice: Mısır’ın yerli ve Hristiyan halkının kul-
landığı dil. 

koru: Bakımlı küçük orman.

küfür: Allah’ın (cc), varlığını veya birliğini inkâr 
etme, dinin kutsal saydığı gerçeklere inanmama ya 
da İslam’ın hak din olduğunu kabul etmeme.

lütuf: 1. Bağış, iyilik etme, yardımda bulunma. 
2. Kulu, Allah’ın (cc) af ve rahmetine yaklaştıran, 
günahlara düşmekten uzaklaştıran her türlü ilahi 
yardım.

M-N

mahiyet: 1. Nitelik, vasıf, öz, asıl, esas, içerik. 2. 
Bir şeyin ne olduğunu belirleyen asıl unsur.

mahzun: Üzüntülü, gamlı, kederli, hüzünlü.

makam: 1. Durulan yer, mekân tutulan yer. 2. 
Kulun Allah (cc) yolunda ulaştığı kalıcı mertebe, 
manevi rütbe.

marifet: 1. Bilme, tanıma. 2. Derin düşünme yo-
luyla bir şeyin anlaşılması veya ilhama dayanan 
aracısız bilgi, irfan. 

maruz kalmak: Bir olay veya bir durumla karşı 
karşıya olmak.

mecazi: Asıl anlamında kullanılmayan, gerçek 
olmadığı hâlde gerçekle arasında benzerlik veya 
daha başka bir ilgi bulunan.

mecnun: 1. Deli. 2. Dinî yükümlülüklerden, söz 
ve işlerinden sorumluluğun kalktığı, akıl bozuklu-
ğu olan kişi. 

menfaat: Çıkar; dolaylı bir biçimde elde edilen ka-
zanç, fayda, yarar.

mensup: Bir yerle veya bir kimseyle bağlantısı 
olan, ilişkili.



SÖZLÜK

132

mertebe: 1. Aşama, kademe, derece, rütbe. 2. Yüksek 
ve önemli mevki.

Mescid-i Nebevi: Hz. Peygamber’in Hicret’ten 
sonra Medine’de yaptırdığı, Kâbe’den sonra en 
önemli ikinci mescit.

mezhep: 1. Gidilecek yer, gidilecek yol, takip edi-
len yöntem, metot, ekol. 2. İslam kültüründe dinî 
ilimlerde uzman olan bir müçtehidin, dinin ayrıntı-
larına ilişkin konularda, kendine özgü kural ve me-
totla meydana getirdiği görüşler toplamı, içtihatlar.

miraç: Hz. Muhammed’in (sav) Mescid-i Haram’dan 
Mescid-i Aksa’ya, oradan da göğe götürülmesini ifade 
eden terim.

muamele: Başkasına karşı olan davranış, davranış 
biçimi, tutum.

muhabbet: Sevgi, dostça konuşma, yârenlik. 

mukabil: 1. Bir şeye karşılık olarak yapılan, bir şe-
yin karşılığı olan. 2. Bir şeyin karşısında bulunan. 

mukaddes: Her türlü ayıp ve noksanlıktan arındı-
rılmış, yüce ve kutsal bilinmiş, kutsal.

Mushaf: Fatiha suresinden Nâs suresine kadar tüm 
Kur’an surelerinin iki kapak arasına girmiş biçimi.

mücahit: 1. Gayret eden, çok çalışan, cihat eden. 2. 
Din, can, akıl, mal ve namus emniyetini sağlamak 
için çalışan; vatanı uğrunda düşmanlarla savaşan; 
her türlü şirk ve kötülüğün ortadan kalkıp adaletin 
egemen olması için gayret eden ve tüm bu çalışmala-
rında yalnızca Allah’ın (cc) rızasını gözeten kimse. 3. 
İç dünyasını eğiterek güzelleştiren ve zenginleştiren; 
nefsinin aşırı istekleriyle mücadele eden kimse.

mükellef: 1. Allah’ın (cc), kulunu bir işi yapma 
veya yapmama hususunda yükümlü tutması anla-
mında terim. 2. Bir işi yapmak zorunda olan (kim-
se), yükümlü, sorumlu.

müstesna: 1. Genel kurallara uymayan, kural dışı. 
2. Başkalarından farklı olan, seçilmiş, seçkin, üstün.

müşrik: 1. Allah’a (cc) ortak, yardımcı ve eş koşan 
kimse. 2. Allah’a (cc) inandığını söylediği hâlde bir-
çok tabiat olayının yaratılmasını ve idaresini Allah’ın 
(cc) dışında birtakım güçlere bağlayan ve bu güçleri 
kutsallaştırarak Allah’a (cc) ortak koşan kimse.

mütevazı: Alçak gönüllü, gösterişsiz, iddiasız.

müzakere: Bir konu üzerinde karşılıklı görüşme, 
fikir alışverişinde bulunma.

naat: Hz. Muhammed’in (sav) niteliklerini övmek 
amacıyla yazılan şiir, kaside.

nafaka: 1. Harcanan, bağışlanan, sarf edilen ve 
infak edilen şey. 2. Bir şahsın normal ölçülerde, 
temel ihtiyaçlarının karşılanması için yapılan har-
cama, geçimi için ayrılan para.

namus: 1. Irz, edep, hayâ, iffet, şeref, haysiyet. 2. 
İnsanın ahlak kurallarına uymasını sağlayan, onu 
şerefli kılan manevi duygu; güzel haslet. 3. Dü-
rüstlük, doğruluk.

nasip: 1. Birinin payına düşen şey. 2. Bir kimse-
nin elde edebildiği, sahip olabildiği şey. 3. Kısmet, 
talih, baht.

nefis: 1. Kişi, zat, varlığın kendisi. 2. Can. 3. Gönül, iç 
dünya. 4. Kötü huy ve çirkin davranışların kaynağı.

nehiy: 1. Yasaklama, engelleme, menetme. 2. İs-
lam’ın, haram olan söz ve davranışları ve yapılma-
sında fayda olmayan şeyleri hoş görmemesi, çirkin 
kabul etmesi, yasaklaması.

nesep: Soy, nesil, akrabalık.

nispet: 1. İki şeyin veya parça ile bütünün nitelik 
veya nicelik bakımından birbirine göre olan duru-
mu, oran. 2. Bir şeyin parçaları veya iki ayrı şey 
arasındaki uygunluk, orantı.

nübüvvet: 1. Peygamberlik, nebilik, elçilik, risa-
let. 2. Allah’ın (cc) gönderdiği vahiyleri, emir ve 
yasakları alıp insanlara dinin gerçeklerini duyur-
ma; söz, tutum ve davranışlarıyla açıklama maka-
mı olan peygamberlik. 

nüfuz: 1. Sözü geçme, sözünü geçirme gücü. 2. 
Gücünü, etkisini hissettirmek, tesiri altına almak.

nüzul: Kur’an-ı Kerim’in Hz. Muhammed’e (sav) 
yirmi üç yılı bulan peygamberlik süresince ayet 
ayet, sure sure indirilmesi.

O-Ö-P-R

oksijen: Atom numarası 8, atom ağırlığı 16 olan, 
hidrojenle birleşerek suyu oluşturan, rengi, kokusu 
ve tadı olmayan, havada beşte bir oranında bulu-
nan bir gaz.

ödün: Uzlaşmaya varabilmek için hak ve isteklerin 
bir bölümünden, karşı taraf yararına vazgeçme, taviz.

öğüt: Bir kimseye yapması veya yapmaması gere-
ken şeyler için söylenen söz, nasihat.



SÖZLÜK

133

politika: 1. Davranış biçimi, düşünce yapısı. 2. 
Bir konuda izlenen yol, yöntem. 3. Siyaset.

putperest: 1. Puta tapan, şirk ve küfür içinde bo-
calayan kimse. 2. Allah’a (cc) yapılması gereken 
ibadeti, O’na gösterilmesi gereken saygı ve sevgiyi, 
Allah’ın (cc) dışında ilah kabul edilen herhangi bir 
varlığa gösteren, tapınan.

Rab: 1. Allah (cc). 2. Yaratan ve yarattıklarını başı-
boş bırakmayıp terbiye eden. 3. “Yaratan, olgunlaştı-
ran, besleyip büyüten, tüm varlıkları gözetim altında 
tutan, onlarla ilgili her türlü kuralı koyan ve bütün 
varlıkların rızkını veren.” anlamında Allah’ın (cc) es-
ma-i hüsnasından biri.

Rahman: Herkese, her canlıya merhamet eden 
Yüce Allah.

rahmet: 1. İncelik, sevgi, şefkat, merhamet. 2. Bi-
rinin suçunu bağışlama, affetme. 

Ravza-i Mutahhara: Hz. Peygamber’in Medi-
ne’deki mescidinde, kabri ile minberi arasındaki 
“tertemiz bahçe” anlamına gelen bölüm.

resul: Allah (cc) tarafından seçilip kendisine vahiy 
gönderilen, peygamberliğin özelliklerini taşıyan, 
Allah’ın (cc) kendisine bildirdiği emir ve yasakla-
rı, gönderildiği milletin dili ile onlara ulaştırmakla 
görevli peygamber.

rıza: Hoşnut ve memnun olma durumu, hoşnutluk, 
memnunluk.

riayet: Saygı, sayma, gözetme, saklama, muhafaza 
etme.

riba: 1. Fazlalık, artma, çoğalma, nema, faiz. 2. 
Hizmet ve emek karşılığı olmaksızın paranın kul-
lanılmasına karşılık olarak elde edilen dinen uygun 
görülmeyen kazanç.

risalet: 1. Peygamberlik, nebilik, elçilik, nübüvvet. 
2. Allah’ın (cc) gönderdiği vahiyleri, emir ve yasak-
ları alıp insanlara dinin gerçeklerini duyurma; söz, 
tutum ve davranışlarıyla açıklama makamı olan 
peygamberlik.

rivayet: 1. Nakletme, nakil, haber verme, haber, an-
latma. 2. Hz. Peygamber’in söz, onay ve eylemleri-
nin yazılı veya sözlü olarak sonraki nesillere metin 
ve senetleriyle aktarılması.

rüşvet: Yaptırılmak istenen bir işte yasa dışı ko-
laylık ve çabukluk sağlanması için bir kimseye 
mal veya para olarak sağlanan çıkar.

S-Ş

sadakayıcariye: Bir kimsenin, ölümünden sonra da 
kendisine sevap kazandıran ve başkalarına faydası 
devam eden vakıf, çeşme, yol vb. kalıcı hayır eseri.
sadakat: 1. Dostluk, bağlılık, güven duyma, vefalı 
olma, sözünde durma, doğruyu söyleme. 2. Sevdi-
ği birisini yalnızca Allah’ın (cc) rızası için sevme, 
maddi bir çıkar gözetmeme, sevdiği kişiye karşı 
içtenlikle davranma ve kendisine iyilikte bulunan 
kimsenin iyiliğini hiçbir zaman unutmama.
sahabe: 1. Arkadaşlar. 2. Hz. Peygamber zamanın-
da yaşamış, Müslüman olarak Hz. Peygamber’i çok 
kısa bir süre olsa da görmüş, onun sohbetinde bu-
lunmuş ve yine Müslüman olarak ölmüş kimseler, 
sahabi kelimesinin çoğulu.
sahabi: 1. Arkadaş, dost, veli. 2. Hz. Peygamber za-
manında yaşamış, Müslüman olarak Hz. Peygamber’i 
çok kısa bir süre olsa da görmüş, onun sohbetinde bu-
lunmuş ve yine Müslüman olarak ölmüş kimse.
salat: Dua, tazim, rahmet.
salih: Dinin emrettiği hususlara uygun davranan, 
iyi amel sahibi, günah işlemekten kaçınan.
saltanat: 1. Bir ülkede hükümdarın, padişahın, sul-
tanın egemen olması. 2. Bolluk ve zenginlik, gös-
terişli yaşayış. 3. Birinin bir işte, bir yerde bulunan 
kimseler üzerindeki egemenliği.
sanat: Duygu, tasavvur ve fikirleri etkili bir biçim-
de ve göze gönle hitap edecek şekilde söz, yazı, re-
sim, heykel vb. ile ifade etme hususundaki yetenek.
sancak: Bir devletin, bir askerî birliğin şeref ve 
gururunu temsil eden, üzerinde çeşitli şekiller ve 
işlenmiş yazılar bulunan bayrak.
sebat: Kararından ve sözünden dönmeme, bir iş 
veya davranışta azim ve kararlılık gösterme.
seda: 1. Ses, avaz. 2. Yankı, aksiseda.
sefer: 1. Yolculuk, seyahat. 2. Savaş için yapılan 
yolculuk, savaşa gidiş ve yapılan savaş.
sekinet: 1. Telaşsızlık, sakinlik. 2. İç huzuru ve 
gönül rahatlığı. 
sema: 1. Göğün görünen yüzeyi, gökyüzü. 2. 
Uzay, feza, gök. 3. Kur’an-ı Kerim’de fizik ve fi-
zik ötesi boyutuyla gök için kullanılan bir kelime.
servet: Varlık, zenginlik, mal mülk.
sıddık: 1. Hiçbir zaman yalan söylemeyen ve yerine 
getiremeyeceği sözü vermeyen, sözünde duran, çok 
dürüst. 2. Hakkı ve gerçeği tereddütsüz kabullenen, 
gerçeklere içtenlikle inanan.



SÖZLÜK

134

sosyal: Toplumsal, toplumla ilgili.

stoklamak: Fiyatlar yükselince satıp kâr etmek 
amacıyla bir maldan fazla miktarda biriktirmek, 
depolamak.

strateji: Bir hedefe ulaşmak için önceden yapılan 
plan ve buna uygun hareket, tutulan yol.

stratejik: 1. Önemli. 2. Orduların devlet ve millet 
için siyasi, iktisadi ve manevi bakımdan en uygun 
sonucu verecek şekilde barışta ve savaşta sevk ve 
idare edilmesi ilmi ve sanatı.

suffe: Mescid-i Nebevi’nin bitişiğinde sahabilerin 
Kur’an-ı Kerim ve din öğrenimi görmesi ve bazı 
yoksul sahabilerin barınması için yapılan yer.

süvari: 1. Ata binmiş kimse, atlı. 2. Atlı asker.

şehadet: 1. Tanıklık, şahitlik, bir şeyin doğrulu-
ğuna inanma. 2. Allah (cc) yolunda veya O’nun 
korunmasını emrettiği kutsal değerler olan din, 
vatan, namus, mal ve can güvenliği için mücadele 
ederken ölmek, şehitlik.

şerif: Şerefli, kutsal, mübarek.

şifahane: Hastaların tedavi edildiği yer, hastane.

şirk: 1. Denklik, ortaklık, ortak olma, eş koşma. 2. 
Allah’a (cc) inanmakla birlikte başka varlıkları da 
ilah kabul etme. 3. Zatında, sıfatlarında, fiillerin-
de, yaratma ve emretme konularında Allah’a (cc) 
başka bir varlığı denk görme.

T-U-Ü 
tabiat: İnsan dışındaki canlı ve cansız varlıkların 
hepsi, doğa.
tahkik: Yazma bir metnin, mevcut tek nüshasına 
veya nüshalarına dayanarak müellifin kaleminden 
çıkmış hâline ulaşmaya çalışılması ve neşre hazır 
hâle getirilmesi.
tahsil: İlim öğrenmek için okuma, öğrenim.
takva: 1. Bilinçli davranma; uyanıklık, dikkatli 
olma, sakınma, korunma, korkma, endişelenme, 
kaygılanma. 2. Allah’ı (cc) görüyormuşçasına bir 
bilinç içerisinde farzları, vacipleri hakkıyla yeri-
ne getirme; Allah’ın (cc) hoşnutluğunu kazanmak 
amacıyla nafileleri çokça yapma; sünnete uyma.
takviye: 1. Sağlamlaştırma, kuvvetlendirme, pe-
kiştirme. 2. Yardımcı kuvvet, destek.
tasdik: Doğru ve yerinde bularak kabul etme, 
onaylama, tasvip etme.

tefekkür: 1. Düşünme, derin düşünme, fikir yürüt-
me, kavramaya çalışma. 2. Allah’ın (cc) ayetleri, 
yarattığı tüm varlıklar ve O’nun tarafından meyda-
na getirilen olaylar üzerinde düşünme; ibret alma, 
yaratan ile yaratılanlar arasında ilgi kurma, Allah’ın 
(cc) yaratıcı olduğunu kavramaya gayret etme.

tefsir: 1. Kur’an-ı Kerim ayetlerinin anlamlarını 
açıklamaya, hükümlerini ve bu hükümlerin dayan-
dığı gerekçeleri açığa çıkarmaya ve ayetleri belirli 
bir yöntem çerçevesinde yorumlamaya yarayan 
ilim dalı. 2. Ayetlerin ve surelerin inişini, indiriliş 
sebeplerini, Mekki ve Medeni olarak düzenlenme-
sini, tek bir olaya mı yoksa genel olaylara mı işaret 
ettiğini, ayetlerdeki kapalılıkları, söz sanatlarını ve 
cümle yapılarını bilmeye yarayan ilim dalı.

telbiye: 1. İtaat etme, emre koşma, çağrıya karşılık 
verme, emri yerine getirme. 2. Hac ve umre için ih-
rama giren kişinin “Buyur Allah’ım! Her zaman em-
rindeyim Allah’ım! Buyur Allah’ım! Senin asla hiçbir 
ortağın yoktur. Emrindeyim her zaman Allah’ım! Bü-
tün hamt ve şükür sanadır Allah’ım! Ve bütün nimet-
ler sendendir, tüm var olanların sahibi sensin. Senin 
asla hiçbir ortağın yoktur!” anlamına gelen “Lebbeyk 
Allahümme lebbeyk. Lebbeyk, la şerike leke leb-
beyk. İnne’l-hamde ve’n-ni’mete leke ve’l-mülk. La 
şerike leke” biçiminde söylediği dua.
tembih: Bir şeyin belli biçimde ve yolda yapılmasını 
söyleme, bunu üsteleyerek hatırlatma, uyarı, uyarma.

tespih: 1. Allah’ı (cc) zatında, sıfatlarında, fiille-
rinde ve isimlerinde her türlü eksiklikten uzak tut-
ma. 2. Allah’ı (cc) yüceliğine layık olmayan kusur 
ve eksikliklerden, yanlış nitelendirmelerden gerek 
inanç gerekse söz ve kalp ile tenzih etme, uzak tut-
ma, arındırma. 
tevazu: 1. Alçak gönüllü olma, kibirlenmeme, 
yumuşak huylu ve mütevazı olma. 2. Gösterişsiz 
olma. 3. Allah’ın (cc) emirlerine gönülden ve iç-
tenlikle bağlı olma hâli.

tevhit: 1. Birleme, bir şeyin bir olduğuna karar 
verme, tek kılma. 2. Allah’ı (cc) zatında, sıfatla-
rında ve fiillerinde birleme, tek ve eşsiz olduğuna 
inanma, O’na hiçbir şeyi şirk koşmadan ibadeti 
yalnızca Allah (cc) için yapma.
teyit: 1. Sağlamlaştırma, kuvvetlendirme. 2. Doğ-
ru olduğunu ortaya koyma, doğrulama.
umre: Hac mevsiminin dışında, ihramlı olarak 
Kâbe’yi tavaf edip Safa ile Merve arasında sa’y 
yaptıktan sonra tıraş olmak suretiyle ihramdan çı-
karak yapılan ibadet; Kâbe ziyareti.



SÖZLÜK

135

ümmet: Bir peygamberin tebliğ ettiği dine inanan 
veya o dine muhatap olanların meydana getirdiği 
topluluk.
ümmi: 1. Okuyup yazması olmayan, okuma yazma bil-
meyen. 2. “Bilgisi okuma yazmaya dayanmayan, bütün 
bildiklerini vahiy yoluyla Allah’tan (cc) alan.” anlamın-
da Hz. Muhammed’in (sav) sıfatı.
üslup: Anlatma, oluş, deyiş veya yapış biçimi, tarz.

V-Y-Z
vaat: 1. Söz verme, üstüne alma, taahhüt etme. 2. 
Bir husus için verilen söz. 3. İlahi emirlere uyan 
bir kimseyi cennetle müjdeleme.
vacip: 1. Yapılması gerekli, zorunlu olan. 2. Dince 
yükümlü sayılan insanların yerine getirmesi zo-
runlu olan işler.
vahiy: 1. Gizli konuşma, fısıldama, ilham etme, 
ima ve işaret etme, ortaya çıkarma. 2. Peygam-
berler aracılığıyla insanlara, hayatın hangi ilkelere 
göre yönlendirilmesi ve nelere uyup nelerden sakı-
nılması gerektiğini bildiren ilahi bilgi, bu bilginin 
gönderiliş tarzı. 3. Hz. Muhammed’e (sav) bildiri-
len ve Kur’an-ı Kerim’de bir araya getirilen ilahi 
bilgiler, ayetler.
vahiy kâtibi: Hz. Peygamber’e vahyedilen ayet 
ve sureleri yazan sahabi.
vakıf: 1. Bir malın mülkiyeti, vakfeden kişide kal-
mak üzere yararlanma hakkını insanların hizme-
tine sunma. 2. Dinin kullanılmasına onay verdiği 
taşınan veya taşınmayan bir maldan yararlanma 
hakkını, Allah’ın (cc) rızası için toplumun kulla-
nımına verip bu malı satmayı veya bir başka şahsa 
mülkiyetini devretmeyi yasaklama, engelleme.

vâris: 1. Kendisine miras düşen kimse, mirasçı. 2. 
Kendisinden önce olan şeylerden nasip alan kimse.
vasıf: 1. Nitelik, sıfat, özellik. 2. Kişilerin ve nes-
nelerin ayırıcı özellikleri.
vebal: Günah doğuracak ve insanın ahirette ceza 
görmesine sebep olacak ağır sorumluluk. 
vekil: 1. Birinin, işini görmesi için kendi yerine 
bıraktığı veya yetki verdiği kimse. 2. Bir görevde, 
asıl görevlinin yerine bakan kimse.
vesile: 1. Sebep. 2. Fırsat, elverişli durum. 
vicdan: İnsanda iyiyi kötüyü ayırt eden, iyilikten 
huzur, kötülükten azap duymasına yol açan, davra-
nışları hakkında adil bir yargıya iten duygu.
yalın: Gösterişsiz, süssüz, sade.
zanaat: İnsanların maddi ihtiyaçlarını karşılamak 
üzere yapılan, el ustalığı, hüner ve tecrübe gerek-
tiren iş.
zarif: Çekicilik, biçim, görünüş, durum, konuşma 
ve davranışlarıyla hoşa giden, beğenilen.
zekât: 1. Temizlenme, temizleme, arınma. 2. Ço-
ğalma, bereketlenme, gelişme, büyüme. 3. Dinen 
zengin olan Müslümanların dinî bir görev olarak 
her yıl mallarının ve paralarının belli bir mikta-
rını ibadet niyetiyle, fakirler başta olmak üzere 
Kur’an-ı Kerim’in belirlemiş olduğu yerlere ver-
meleri.
zilhicce: Kamerî ayların, zilkade ile muharrem 
arasında kalan ve onuncu günü Kurban Bayramı 
olan on ikincisi.
zorba: Gücüne güvenerek hükmü altında bulu-
nanlara söz hakkı ve davranış özgürlüğü tanıma-
yan, despot.

ÜNİTE SONU ÖLÇME VE DEĞERLENDİRME SORULARI
CEVAP ANAHTARLARI

https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=cf8dcffbad05e54f7ee31a0c6683c1e1&resourceType=1&resourceLocation=2


136

•	 Abdürrezzak, Ebu Bekr Abdürrezzak bin Hemmam Abdürrezzak es-Sanani. el-Musannef. Beyrut: 
Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1995.

•	 Ahmed bin Hanbel, Ebu Abdillah Ahmed bin Muhammed bin Hanbel eş-Şeybani. el-Müsned. nşr.  
Ebu Hacir Muhammed Said Besyuni. Beyrut: y.y., 1405/1985

•	 Akalın, Şükrü Halûk vd. Türkçe Sözlük. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları, 11. Basım, 2011.
•	 Algül, Hüseyin. “Ebû Eyyûb el-Ensârî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 10/123-125. İstan-

bul: TDV Yayınları, 1994
•	 Algül, Hüseyin “Gazve”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 13/488. İstanbul: TDV Yayınları, 

1996.
•	 Algül, Hüseyin. “Muâhât”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 30/306-307. Ankara: TDV Ya-

yınları, 2020.
•	 Algül, Hüseyin. “Mus‘ab b. Umeyr”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 31/226. Ankara: TDV 

Yayınları, 2012.
•	 Atar, Fahrettin. “Şehid”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 38/428. Ankara: TDV Yayınları, 2012.
•	 Belazuri, Ebu’l-Abbas Ahmed bin Yahya bin Cabir. Ensabü’l-Eşraf. Daru’l-Fikr, 1996.
•	 Beyhaki, Ahmed bin Hüseyin. es-Sünenü’l-Kübra, nşr. Ebu Abdillah Abdusselam. Riyad: Mektebe-

tü’r-Rüşd, 2004.
•	 Bozkurt, Nebi - Küçükaşçı, Mustafa Sabri. “Mescid-i Harâm”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklope-

disi. 29/273-277. Ankara: TDV Yayınları, 2004.
•	 Bozkurt, Nebi - Küçükaşçı, Mustafa Sabri. “Mescid-i Nebevî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklope-

disi. 29/281-290. Ankara: TDV Yayınları, 2004.
•	 Buhari, Ebu Abdillah Muhammed bin İsmail. el-Camiü’s-Sahih. nşr. Muhammed Züheyr bin Nasr. 8 

Cilt. b.y.: Daru Tavki’n-Necat, 2. Basım, 1422/2001.
•	 Cerrahoğlu, İsmail. “Abdullah b. Mes‘ûd”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 1/115. Ankara: 

TDV Yayınları, 2012.
•	 Çağrıcı, Mustafa. “Da’vet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 9/16. Ankara: TDV Yayınları, 

2012.
•	 Çağrıcı, Mustafa. “Emir bi’l-Ma‘rûf Nehiy ani’l-Münker”. 11/138-141. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi. İstanbul: TDV Yayınları, 2010.
•	 Çağrıcı, Mustafa. “Îsâr”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 22/490. İstanbul: TDV Yayınları, 

2000.
•	 Çağrıcı, Mustafa. “Kardeşlik”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 24/485. İstanbul: TDV Ya-

yınları, 2001.
•	 Çağrıcı, Mustafa. “Kul Hakkı”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 26/350-351. Ankara: TDV 

Yayınları, 2002.
•	 Darimi, Ebu Muhammed Abdullah, Sünen, Kahire, Beyrut: 1987.
•	 Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Kavramları Yazım Kılavuzu. Talim Terbiye Kurulu Başkanlığı. Ankara: 

2023.
•	 Ebu Davud, Süleyman bin el-Eşas es-Sicistani. es-Sünen. thk. Şuayb Arnaud-Muhammed Kâmil Ka-

rabilali. 7 Cilt. Beyrut: Daru Risale-i Âlemiyye, 1430/2009.
•	 Efendioğlu, Mehmet. “Sahâbe”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 35/494. Ankara: TDV 

Yayınları, 2012.
•	 Erul, Bünyamin. “Zeyd b. Sâbit”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 44/321-322. Ankara: 

TDV Yayınları, 2012.

KAYNAKÇA

KAYNAKÇA

Bu kaynakçada İSNAD atıf sistemi kullanılmıştır.



 KAYNAKÇA

137

•	 Fayda, Mustafa. “Âişe”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 2/204. Ankara: TDV Yayınları, 
2012.

•	 Fayda, Mustafa. “Câhiliye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 7/17. İstanbul: TDV Yayınları, 
1993.

•	 Fayda, Mustafa. “Hulefâ-yi Râşidîn”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 18/330. Ankara: TDV 
Yayınları, 2012.

•	 Fayda, Mustafa. “Muhammed”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 30/406-421. İstanbul: 
TDV Yayınları, 2010.

•	 Fığlalı, Ethem Ruhi. “Ali”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 2/372-374. Ankara: TDV Yayın-
ları, 2012.

•	 Hamidullah, Muhammed. İslam Peygamberi. Ankara: Beyan Yayınları, 2004.
•	 Hakim, Ebu Abdullah Muhammed bin Abdullah en-Nisaburi. el-Müstedrek ale’s-Sahihayn. thk. 

Hamdi ed-Demirdaş Muhammed. Beyrut: el-Mektebetü’l-Asriyye, 2000.
•	 İbni Hişam, Ebu Muhammed Abdülmelik el-Himyeri. es-Siretü’n-Nebeviyye. thk. Muhammed Muh-

yiddin Abdülhamid, Beyrut: Dârü’l-fikr, 1356/1934.
•	 İbni İshak, Muhammed. Hz. Peygamber’in Hayatı ve Gazveleri. 1. Baskı. İstanbul: İlk Harf Yayınevi, 

2013.
•	 İbni Mace, Ebu Abdillah Muhammed el-Kazvini. es-Sünen. nşr. M. Fuad Abdülbaki. 2 Cilt. Kahire: 

Daru İhyail-Kütübi’l-Arabiyye, 1431/2010.
•	 İbni Sad, Ebu Muhammed Abdullah bin Müslim. et-Tabakatü’l-Kübra. Mektebetü’l-Hanci. C 1-11. 

Kahire: 2001.
•	 İmam Malik, Ebu Abdillah Malik bin Enes. el-Muvatta. nşr. Muhammed Fuad Abdülbaki. 1 Cilt. Bey-

rut: Daru İhyai’t-Türasi’l-Arabiyye, 1433/2012.
•	 Kandemir, M. Yaşar. “Ali”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 2/375. Ankara: TDV Yayınları, 

2012.
•	 Karaman, Fikret vd. Dinî Kavramlar Sözlüğü. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2015.
•	 Karaman, Hayrettin. “Fıkıh”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 13/1-14. İstanbul: TDV Ya-

yınları, 1996.
•	 Kaya, Remzi. “Ehl-i kitap”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 10/516. İstanbul: TDV Yayınla-

rı, 1994.
•	 Kısakürek, Necip Fazıl. Çile. İstanbul: Büyük Doğu Yayınları, 1999.
•	 Kur’an Yolu Türkçe Meal ve Tefsir. çev. Hayrettin Karaman vd. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Ya-

yınları, 2017.
•	 Kur’an-ı Kerim ve Açıklamalı Meali. çev. Halil Altuntaş - Muzaffer Şahin. Ankara: Diyanet İşleri Baş-

kanlığı Yayınları, 3. Basım, 2009.
•	 Kur’an-ı Kerim ve Açıklamalı Meali. çev. Hayrettin Karaman vd. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayın-

ları, 2009.
•	 Kuzgun, Şaban. “Hanîf”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 16/33. İstanbul: TDV Yayınları, 1997.
•	 Müslim, Ebü’l-Hüseyn Müslim bin el-Haccac. el-Camiü’s-Sahih. nşr. Muhammed Fuad Abdülbaki. 4 

Cilt. Kahire: Matbaatü İsa el-Babi el-Halebi ve Şürekauhu, 1374-75/1955-56.
•	 Nesai, Ebu Abdirrahman Ahmed bin Şuayb bin Ali. es-Sünen. nşr. Abdülfettah Ebu Gudde. 8 Cilt. 

Halep: Mektebetü’l-Matbuat el-İslamiyye, 1406/1986.
•	 Numanoğlu, Cengiz. Şuur. İstanbul: Sahhaflar Kitap Sarayı, 2011.
•	 Ortaöğretim Temel Dinî Bilgiler (İslam-1-2) Dersi Öğretim Programı. Ankara: MEB Yayınları, 2018.
•	 Önkal, Ahmet. “Ca‘fer b. Ebû Tâlib”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 6/549. Ankara: TDV 

Yayınları, 2012.
•	 Önkal, Ahmet. “Hicret”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 17/458. İstanbul: TDV Yayınları, 

1998.
•	 Özafşar, Mehmet Emin ve vd. (ed.). Hadislerle İslam. 1. Baskı. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Ya-

yınları, 2014.



 KAYNAKÇA

138

•	 Özdemir, Serdar. “Seriyye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 36/565. İstanbul: TDV Yayın-
ları, 2009.

•	 Özel, Ahmet. “Cihad”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 7/527. İstanbul: TDV Yayınları, 
1993.

•	 Özkan, Mustafa. “Medine Vesikası”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Ek-2/213. Ankara: 
TDV Yayınları, 2019.

•	 Serinsu, Ahmet Nedim (ed.). Dinî Terimler Sözlüğü (İmam-Hatip ve Anadolu İmam-Hatip Lisesi Öğ-
rencileri İçin). Ankara: Millî Eğitim Bakanlığı Yayınları, 2009.

•	 Taberani. Ebü’l-Kasım Süleyman bin Ahmed. el-Mucemu’l-Kebir. thk. Hamdi bin Abdülmecid es-Si-
lefi, XX Cilt, Musul: Mektebetü’l-Ulum ve’l-Hikem, 1983.

•	 Temel İslam Ansiklopedisi. “Dünya”. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı İslami Araştırmalar Merkezi Ya-
yınları, Aralık 2021.

•	 Tirmizi, Ebu İsa Muhammed bin İsa. es-Sünen. thk. Ahmed Muhammed Şakir. 5 Cilt. Mısır: Matbaa-
tü Mustafa el-Babi el-Halebi, 1395/1975.

•	 Topaloğlu, Bekir. “Âhiret”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 1/543. Ankara: TDV Yayınları, 
2012.

•	 Türcan, Talip. “Şûra”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 39/230-235. İstanbul: TDV Yayınları, 
2010.

•	 Vakidi, Ebu Abdullah Muhammed bin Ömer bin Vakıd el-Eslemi. el-Meğazi. Âlemü’l-Kütüb. Beyrut: 
1968.

•	 Yazım Kılavuzu. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 27. Baskı, 2012.

GÖRSEL KAYNAKÇA VE 
GENEL AĞ KAYNAKÇASI

https://ders.eba.gov.tr/ders//redirectContent.jsp?resourceId=d6ff6830f745beb3995f4cc94f07846e&resourceType=1&resourceLocation=2


!

!

!
!

!

!

!

!

!

!
!

!
!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!
!

!

!

!
!

!

!

!
!

!
!

!

!

!
!

!

!
!

!

!

!

!

!
!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!
!

!

!

!

!

!

!

!
!

!

!
!

!
!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

Ad
an

a

Ad
ıy

am
an

Af
yo

nk
ar

ah
is

ar

Ağ
rı

Am
as

ya

An
ka

ra

An
ta

ly
a

Ar
tv

in

Ay
dı

n

Ba
lık

es
ir

Bi
le

ci
k

Bi
ng

öl

Bi
tli

s

Bo
lu

Bu
rd

ur

Bu
rs

a
Ç

an
ak

ka
le

Ç
an

kı
rı

Ç
or

um

D
en

iz
li

D
iy

ar
ba

kı
r

Ed
irn

e

El
âz
ığ

Er
zi

nc
an

Er
zu

ru
m

Es
ki
şe

hi
r

G
az

ia
nt

epG
ire

su
n

G
üm

üş
ha

ne

H
ak

kâ
ri

H
at

ay

Is
pa

rta

M
er

si
n

İs
ta

nb
ul

İz
m

ir

Ka
rs

Ka
st

am
on

u

Ka
ys

er
i

Kı
rk

la
re

li

Kı
rş

eh
ir

Ko
ca

el
i

Ko
ny

a

Kü
ta

hy
a

M
al

at
ya

M
an

is
a

Ka
hr

am
an

m
ar

aş
M

ar
di

n
M

uğ
la

M
uş

N
ev
şe

hi
r

N
iğ

de

O
rd

u
R

iz
e

Sa
ka

ry
a

Sa
m

su
n

Si
irt

Si
no

p

Si
va

s

Te
ki

rd
ağ

To
ka

t

Tr
ab

zo
n

Tu
nc

el
i

Şa
nl
ıu

rfa

U
şa

k
Va

n

Yo
zg

at

Zo
ng

ul
da

k

Ak
sa

ra
y

  B
ay

bu
rt

Ka
ra

m
an

Kı
rık

ka
le

Ba
tm

an
Şı

rn
ak

Ba
rtı

n

Ar
da

ha
n

Iğ
dı

r

Ya
lo

va

Ka
ra

bü
k

Ki
lis

O
sm

an
iy

e

D
üz

ce

Kı
zıl
ır

m
ak

N
.

K
ur

a 
N

.

Ar
as

 N
.

Fırat N.

EGEDENİZİ
K 

   
  A

   
   

R
   

   
A 

   
   

D
   

   
E 

   
 N

   
  İ

   
   

 Z

A
K

D
E

N
İ

Z

Ti
fli

s

Er
iv

an

Le
fk

oş
a

G
Ü

R
C

İ
S

T
A

N

ER
M

EN
İS

TA
N NAHÇIV

AN Ö
.C

.

(A
ZE

RBAY
CAN)

İ
R

A
N

I
R

A
K

LÜ
B

N
A

N

B
U

L
G

A
R

İ
S

T
A

N

Y
U

N
A

N
İS

T
A

N

E
re

nk
öy

G
Ü

N
EY

 K
IB

R
IS

 R
U

M
 Y

Ö
N

ET
İM
İ

K
U

ZE
Y 

K
IB

R
IS

TÜ
R

K
 C

U
M

H
U

R
İY

ET
İ

Fı
ra

t N
.

Meri
ç N

.

Ar
as

 N
.

Va
n

G
öl

ü
G

ed
iz

 N
.

Sa
ka

ry
a 

N
.

Kı
zıl
ırm

ak
 N

.

Dicle N.

S
U

R
İ

Y
E

Asi N
.

A
C

A
R

A
 Ö

.C
.

So
fy

a

Bü
kr

eş

R
O

M
A

N
Y

A

Be
yr

ut

U
K

R
A

Y
N

A

R
U

S
Y

A
F

E
D

E
R

A
S

Y
O

N
U

Şa
m

D
oğ

u
Ku

dü
s

Fİ
Lİ

ST
İN

Te
l A

vi
v İS
R

A
İL

M
I

S
I

R

L
İ

B
Y

A

Fİ
Lİ

ST
İN

A
ZE

R
B

AY
C

A
N

Ba
ğd

at

At
in

a

Tu
na

 N
.

Tu
z

G
öl

ü

U
ru

m
iy

e
G

öl
ü

G
az

ze
 Ş

er
id

i

Ba
tı 
Şe

ria

M
A

R
M

AR
A

D
E

N
İZ
İ

H
AZ

A
R

D
E

N
İZ
İ

G
ök

çe
ad

a

Ceyhan N.

Nil N
.

Sü
ve

yş
 K

.

D
ic

le
 N

.

Ku
ra

 N
.

Ço
ru

h N
.

Ye
şil
ırm

ak
 N

.

Bü
yü

k 
M

en
de

re
s 

N
.

Ba
kı

rç
ay

 N
.

K
üç

ük
 M

en
de

re
s 

N
.

Seyhan N.

Gö
ks

u N
.

B
oz

ca
ad

a

50
°D

45
°D

45
°D

40
°D

40
°D

35
°D

35
°D

30
°D

30
°D

25
°D

25
°D

40
°K

40
°K

35
°K

35
°K

TÜ
R

K
İY

E'
N
İN

 M
Ü

LK
İ İ

D
A

R
E 

B
Ö

LÜ
M

LE
R
İ İ

LE
K

A
R

A 
VE

 D
EN

İZ
 K

O
M
ŞU

LA
R

I H
A

R
İT

A
SI

BA
ŞK

EN
T

İL
 M

ER
KE

Zİ
El

âz
ığ

!

G
Ö

L

!

AK
AR

SU

Ü
LK

E 
SI

N
IR

I

Ö
ZE

R
K 

BÖ
LG

E 
SI

N
IR

I

An
ka

ra

H
ar

ita
 G

en
el

 M
üd

ür
lü
ğü

 ta
ra

fın
da

n 
ür

et
ilm

iş
tir

.

0
10

0
20

0
30

0
40

0
50

km



!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!
!

!
!

!
!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

!

Ba
yk

al
 G

.

Ar
al

 G
.

La
do

ga
 G

.

Ba
lk

aş
 G

.

On
eg

a 
G.

Va
n 

G.

Ur
um

iye
 G

.

Hu
lu

n 
G.

Tu
z G

.

Tuna N.

Am
ur

 N
.

Pe
ço

ra
 N

.

Po
 N.

Ga
nj

 N
.

Ni
l N

.

İrtiş
 N.

Dicle N.

Sen N.

Obi N.

Nil N.

Obi 
N.

Sır
de

rya
 N.

İrt
iş 

N
.

Volga N.

Ur
al

 N
.

Yenise
y N

.

Do
n N

.

Şa
m

Oslo

Kie
v

Ba
kü

Pa
ris

So
fy

a

Va
rşo

va

Brük
se

l

İs
la

m
ab

ad

Kâ
bi

l

Pe
ki

n

At
ina

Be
rlin

Ta
hr

an

Bi
şk

ek

As
ta

na

An
ka

ra

Ti
fli

s

Lon
dra

Ba
ğd

at

UK
RA

YN
A

Aş
ka

ba
t

Du
şa

nb
e

Ta
şk

en
t

M
os

ko
va

St
ok

ho
lm

Amste
rda

m

M
O
Ğ

O
L
İS

T
A

N

A
FG

A
N
İS

TA
N

ÖZB
EK
İS

TA
N

K
A

Z
A

K
İ S

T
A

N

Ye
ni

 D
el

hi

TA
C
İK
İS

TA
N

Fİ
NL

AN
Dİ

YA

Ko
pe

nh
ag

He
lsi

nk
i

Ul
an

ba
to

r

F i
 l 

i p
 i 

n

D 
e 

n 
i z

 i

 B
  a

  r
  e

  n
  t

  s
D 

 e
  n

  i
  z

  i

N  o
  r 

 v 
 e  ç

D  e
  n

  i 
 z 

 i

Gü
ne

y 
Çi

n 
De

ni
zi

Oho
tsk

 D
en

izi

A 
  k

   
d  

 e 
  n

   i
   

z

B e r i 
n g   D

 e n i z 
i

  D
oğ

u 
Çi

n

 D
en

izi

K u 
z e

 y

D e 
n i z

 i

   J
ap

on
 D

en
izi

 D
oğ

u D
en

izi

Sa
rı 

 D
en

iz

K 
a 

r a
 d

 e
 n

 i 
z

K ız ı l d e n i z

Su
lu

 

De
ni

zi

B
a

lt
ık

D
e

niz
i

Tir
en

 
Den

izi

Adriyatik Denizi

Az
ak

De
ni

zi

Ege Denizi

K 
a 

r a
D 

e 
n 

i z
 i

Um
m

an
 D

en
izi

NORVEÇ
İS

VEÇ
DANİ

MARKA

Ç
İN

 H
A

L
K

  

 C
U

M
H

U
R
İY

E
T
İ

Sİ
N

CA
N

 U
YG

UR
ÖZ

ER
K 

BÖ
LG

ES
İ

KI
R

G
IZ
İS

TA
N

JA
M

M
U

 V
E 

KE
ŞM
İR

(İh
til

af
lı 

Bö
lg

e)

(BM

Ko
nt

ro
lH

at
tı)

Ta
ra

fs
ız

Bö
lg

e

İ R
A

N
IR

AK

SU
Rİ

YE

T 
 Ü

  R
 K

  İ
  Y

  E
  H

az
ar

   
   

De
ni

zi

GÜ
RC

İS
TA

N

GK
RY

KK
TC

AZ
ER

B
AY

C
AN

TÜ
R

KM
EN

İS
TA

N

M
OLD

OVA

MACARİ
ST

ANPO
LO

NYA
AV

USTU
RYA

ALM
ANYA

LİH
İSV

HRV

RO
MAN

YA
BU

LG
AR

İS
TA

N

BH

SR
B

KSV

KRD

AR
N

KMKD

B   Ü
   Y

   Ü
   K

 

O   K
   Y

   A
   N

   U
   S

Ye
m

en
 D

en
izi

Manş 
Denizi

BİR
LEŞ

İK KRALLIK

HOLLANDA

BEL

F R A N S A

YU
NAN

İS
TA

N

P 
A 

K
 İ 

S 
T 

A 
N

H
İ N

D
İ S

T
A

N

Bah
rül

ga
zel N

.

İndigirka
 N.

Lena N.

Sarı N.

Sa
rık

am
ış

 G
.

Bü
kr

eş

Kiş
ine

v

Ri
bi

ns
k

Br
j. 

G.

Us
a 

N
.

Severnaya

Dvina N.

Le
fk

oş
a

KIR
IM

 Ö
.C

.
TU

VA
 C

.

S
A

H
A

 (
Y

A
K

U
T

) 
C

.

Fİ
Lİ

ST
İN

Is
sı

k 
G.

Meri
ç N

.

Ho
ta

n 
N

.

Ce
be

lita
rık

 B
.

Hür
müz

 B.

İndus N.

Fıra
t N.

CEZAYİR

TUNUS

LİB
YA

MIS
IR

SU
DA

N

YE
M

EN
UM

M
AN

SU
UD

İ A
RA

Bİ
ST

AN

Bİ
R

LE
Şİ

K 
AR

A
P

EM
İR

Lİ
K

LE
R
İ

KA
TA

R

KU
VE

YT

ÜR
DÜ

N

BA
N

G
LA

D
EŞ

İTA
LY

A

İSPANYA

PORTEKİZ

Tr
ab

lus

Tu
nu

s

Ce
za

yir

Mad
rid

Liz
bon

Ka
hir

e
Am

m
an

Ku
ve

yt

Do
ha

Ri
ya

d
Ab

u 
Da

bi

M
us

ka
t

Sa
na

Ha
rtu

m

Da
kk

a

BE
LA

RUS

M
ins

k

İRLANDA
Dub

lin

İZLANDA

FA
S

Nİ
JE

R

ÇA
D

R
U

S
Y

A
 

F
E

D
E

R
A

S
Y

O
N

U

1

2
3

4

5
6

7

8

9
10

NA
HÇ

IV
AN

 Ö
.C

.

a

b cç
d

e
f

g

g
ı

jj

k

l

h

i

18
0°

17
0°

D
16

0°
D

15
0°

D
14

0°
D

13
0°

D

12
0°

D

12
0°

D

11
0°

D
10

0°
D

10
0°

D

90
°D

80
°D

80
°D

70
°D

60
°D

60
°D

50
°D

50
°D

40
°D

40
°D

30
°D

30
°D

20
°D

10
°D

0°
10

°B
20

°B
30

°B

50
°K

40
°K

40
°K

30
°K

30
°K

20
°K

20
°K

10
°K

10
°K

TÜ
R

K 
D

Ü
N

YA
SI

 H
A

R
İT

A
SI

Ba
ğı

m
sı

z 
Tü

rk
 D

ev
le

tle
ri

Tü
rk

 C
um

hu
riy

et
le

ri,
 T

ür
k 

Bö
lg

el
er

i

Tü
rk

 T
op

lu
lu

kl
ar
ı

km
0

50
0

1.
00

0
1.

50
0

2.
00

0
25

0

Ü
LK

E 
K

IS
A

LT
M

A
LA

R
I

H
IR

VA
Tİ

S
TA

N

K
U

ZE
Y

 K
IB

R
IS

 T
Ü

R
K

 C
U

M
H

U
R
İY

E
Tİ

Lİ
H

T
E

N
Ş

TA
Y

N

İS
V
İÇ

R
E

S
IR

B
İS

TA
N

K
A

R
A

D
A
Ğ

K
O

S
O

VA
K

K
TC

Lİ
H

İS
V

S
R

B

K
R

D
K

S
V

H
R

V

A
R

N
AV

U
TL

U
K

B
E

LÇ
İK

A

G
Ü

N
E

Y
 K

IB
R

IS
 R

U
M

 Y
Ö

N
E

Tİ
M
İ

B
O

S
N

A 
- H

E
R

S
E

K
G

K
R

Y

B
E

L
A

R
N

B
H

K
U

ZE
Y

 M
A

K
E

D
O

N
YA

K
M

K
D

1 2 3 4 5 6 7 8 9 10

TÜ
R

K
 C

U
M

H
U

R
İY

ET
LE

R
İ,

TÜ
R

K
 B

Ö
LG

EL
ER

İ
G

A
G

AV
U

Z 
YE

R
İ

KA
R

A
Ç

AY
-Ç

ER
K

ES
YA

KA
B

AR
D
İN

-B
A

LK
AR

YA
 C

.
D

AĞ
IS

TA
N

 C
.

Ç
U

VA
Şİ

S
TA

N
 C

.
TA

TA
R
İS

TA
N

 C
.

BA
Ş

KU
R

T 
C

.
KA

R
A

KA
LP

A
Kİ

ST
A

N
 C

.
AL

TA
Y 

C
.

H
AK

A
SY

A 
C

.

a
TÜ

R
K

 T
O

PL
U

LU
K

LA
R

I
Av

ru
pa

'd
ak

i T
ür

kl
er

Ko
so

va
 T

ür
kl

er
i

Yu
na

ni
st

an
 T

ür
kl

er
i

Bu
lg

ar
is

ta
n 

Tü
rk

le
ri

R
om

an
ya

 T
ür

kl
er

i
Su

riy
e 

Tü
rk

m
en

le
ri

Ira
k 

Tü
rk

m
en

le
ri

İra
n 

Tü
rk

le
ri

Af
ga

ni
st

an
 T

ür
km

en
le

ri
Pa

ki
st

an
 T

ür
km

en
le

ri
H

in
di

st
an

 T
ür

km
en

le
ri

Ç
in

 H
. C

. T
ür

kl
er

i
M

oğ
ol

is
ta

n 
Tü

rk
le

ri
R

us
ya

 F
ed

er
as

yo
nu

 T
ür

kl
er

i

b c ç d e f g h ı i j k l



O
R

T
A

O
K

U
L V

E
 İM

A
M

 H
A

T
İP O

R
T

A
O

K
U

LU
PE

Y
G

A
M

B
E

R
İM

İZİN
 H

A
Y

A
T

I
8. SIN

IF

PEYGAMBERİMİZİN 
HAYATI

T.C. MİLLÎ EĞİTİM BAKANLIĞI DERS KİTABIORTAOKUL VE İMAM HATİP ORTAOKULU

8.
SINIF

https://www.eba.gov.tr/c?q=EBA9784



